
CC O





a todas as pessoas que desejam encantar 
sua relação com os corpos e as palavras

e àquelas que percebem a poesia 
como um ato político





A Glória Maria Bernardi, por sua generosidade e amorosidade.
A Richard Riguetti, pela escuta sensível e testemunho carinhoso.
A Regina Tourinho e Severo Tourinho, por abrirem com amor  

os caminhos para a aparição das oportunidades.
A Flávio Lauria, pelo amor nesta caminhada.
A todas as pessoas que integraram, integram e integrarão  

o Lab Corpo Palavra.
A Denise Freire, pró-reitora de pesquisa da UFRJ  

[gestão 2019-2023], por acreditar e investir na Dança.
A Felipe Ribeiro e Ruth Torralba, coordenador  

e vice-coordenadora do PPGDan/UFRJ [gestão 2022-2023].

AGRADECIMENTOS



co
m

eç
ar

 a
 le

r-
se

nt
ir 

um
 li

vr
o 

po
de

 n
os

 le
va

r  
a 

m
ui

to
s 

lu
ga

re
s.

 P
ro

po
m

os
 u

m
a 

pr
át

ic
a 

de
  

le
itu

ra
-e

sc
rit

a 
se

ns
ór

ia
 p

ar
a 

rit
ua

liz
ar

m
os

 s
ua

 
ch

eg
an

ça
 a

qu
i: 

fe
ch

e 
os

 o
lh

os
 e

 a
br

a 
um

a 
pá

gi
na

 
do

 li
vr

o 
de

 m
od

o 
al

ea
tó

rio
, c

om
o 

se
 e

st
e 

fo
ss

e 
um

 
or

ác
ul

o.
 a

br
a 

os
 o

lh
os

 e
 d

ei
xe

 s
eu

s 
se

nt
id

os
 lh

e 
ap

on
ta

re
m

 u
m

 p
ar

ág
ra

fo
 e

 le
ia

-o
 e

m
 v

oz
 a

lt
a.

 fe
ch

e 
os

 o
lh

os
 n

ov
am

en
te

 e
 p

er
ce

ba
 a

 p
rim

ei
ra

 p
al

av
ra

 
qu

e 
su

rg
e 

pa
ra

 v
oc

ê,
 p

od
en

do
 s

er
 u

m
a 

pa
la

vr
a 

lid
a 

ou
 u

m
a 

pa
la

vr
a 

qu
e 

na
sç

a 
de

 u
m

a 
re

ve
rb

er
aç

ão
 d

a 
le

itu
ra

. e
sc

re
va

-d
es

en
he

 e
ss

a 
pa

la
vr

a 
em

 u
m

 p
ap

el
.  

PrátiCa de escrita
1.



dançada  

seja bem vinda(e/o)  
ao Lab Corpo Palavra.  
desejamos que estas páginas  
te proporcionem diferentes 
experiências com as palavras  
em seu corpo.



12 
PREFÁCIO 

Maria Ignez Calfa

68 
POR QUE ESCREVO  

CARTAS? 
Aline Bernardi

18 
APRESENTAÇÃO 
Aline Bernardi  
e Lígia Tourinho

28  
SOBRE A FORÇA  

QUE ESCAPA.  
Hélia Borges

44 
CONVERSA 

ALINE BERNARDI  
E ONDJAKI

94 
QUEDA: O CORPO  

E A DANÇA  
Maria Alice Poppe 

116 
SENTIDO 

Soraya Jorge

138 
A PALAVRA  

COMO POTÊNCIA  
DE ABERTURA 
Ana Kfouri

SUMÁrIO



238 
CORPOPOMBAGIRA -  

POR UMA GESTÃO 
 DE SI, NA PRÁTICA  
DA ARTE-EDUCAÇÃO 

Katya Gualter

154 
CONVERSA 

SANDRA BENITES 
E ALINE BERNARDI 

172 
DRAMATURGIA MOÉBIDICA: 

A ARTE DE ENQUANTAR 
TESSITURAS 

Lígia Tourinho

192 
BIOGRAFIA CRISTAL:  

O ROMANCE BUGRINHA  
SOB UMA PERSPECTIVA  

DA DANÇA-TEATRO 
Ciane Fernandes

228 
PRÁTICAS DE ESTARCOM 
COMO MEDICINA PARA 

SONHAR O CHÃO DA DANÇA 
EM TEMPOS DE PANDEMIA 

Lidia Larangeira  
e Ruth Torralba

258 
MINIBIOS  

DAS AUTORAS(ES)

263 
LINKS PARA AS OBRAS 

ARTÍSTICAS E OS 
DESDOBRAMENTOS 
PEDAGÓGICOS DO  

LAB CORPO PALAVRA

266 
ÍNDICE REMISSIVO







12

PREFÁCIO
Maria Ignez Calfa



13

A obra Lab Corpo Palavra: chão para uma prática de escritas 
dançadas, da coleção Cadernos Sensórios Corpo Palavra, em sua 
composição de cunho literário, artístico e científico, organizada 
pelas autoras, Aline Bernardi e Lígia Tourinho, reúne com carinho 
e cuidado os tantos fazeres da escrita, folhas impressas, tecidas 
na riqueza dos saberes, das práticas que se manifestam nos 
textos revitalizadores, criam consistência e permitem dinâmica 
à leitura nas múltiplas formas desafiadoras em que se enredam, 
onde repousa na energia do sentido a escrita poética na fluência 
da experiência criativa.

Um livro que se dedica a explorar com honestidade, nas 
dobras corpo-palavra, a importância da escrita, e o faz de modo 
extraordinário no texto; um trabalho coletivo marcado pelas po-
sições que se entrelaçam, em sua dimensão sensível e crítica, 
e se pergunta nas texturas do saber pelo não saber como um 
chamado às questões.

Na voz silenciosa do desassossego, provoca, inquieta e 
convida ao diálogo; dançam as palavras, reinventam afetos e 
deslizam poeticamente em andanças diversas, giram por pen-
samentos em movimento, criam reviravoltas e experienciam no 
corpo as narrativas costuradas nas atitudes éticas e políticas. 

O corpo ao colocar-se entre o gesto e a palavra: se faz na 
vivência do sensível o lugar da experiência; acolhe e dá contorno às 
questões, pelos atravessamentos que se projetam no entregestos, 
no entrever e nas entrelinhas, traçando no espaço os riscos de se 
relacionar com a escrita e pensá-la sob outros olhares. 

Corpo e palavra chegam de mãos dadas, pedem movimen-
to, força e presença; brota do chão de possibilidades da escrita o 

Ao livro, um caderno... 
Um chamado, um exercício, um ensaio... 
Um convite ao prazer da escrita...



14PREFÁCIO

pensamento-corpo na tensão da linguagem, recebe as aventuras 
e desventuras, falas e silêncios, nas vias de experienciação do real.

Aqui, a linguagem vigora no entrelaçamento da palavra-
imagem-questão, na tessitura do corpo, ação que se realiza e que 
não cessa de mover, de dizer, de tecer, de se fazer escrita, inaugural e 
criadora, onde poeticamente se habita. ”Nossas palavras se ajuntavam 
uma na outra por amor / e não por sintaxe” (BARROS, 2010, p. 450).

A palavra lançada na urdidura das tramas poéticas desloca 
o pensamento, desenhando trajetórias, sentidos e direções em sua 
feitura, se faz presente na infinitude das dobras, acessa lugares 
onde papel e pele se encontram como matéria de poesia. 

A dança e a escrita, no tecer como prática do exercício viçoso 
da escuta da corporeidade, na vigência da experiência originária, se 
dá como nascedouro de poéticas que favorecem na força criadora 
a ação do aprender a desaprender. Lembrando Alberto Caeiro: 

“Uma aprendizagem de desaprender”, que se realiza na experiência 
de um limite que transborda, cria raiz e busca na espacialização 
dos seus planos de composição a potência de criação, a partir de 
uma abordagem lúdica e performativa; vislumbra outros modos 
de existência que precisam ser plantados para libertar as amarras 
instauradas pela lógica colonizadora.

O corpo em posição com as coisas aponta a necessidade 
de refletir a dança, aceita o perigoso jogo de romper com modelos 
representacionais, conjuga todos os verbos, ações, intervenções 
que produzem no texto um campo de sentido na conexão com a 
sensorialidade da escrita.

Um convite ao pensar o sentido de todo agir que busca na fala 
das Corporeidades a urgência do dizer e a necessidade da escuta, 
na ruptura de padrões e modelos. Nas páginas, caminhamos por 
paisagens que deslocam e provocam um olhar menos viciado das 
palavras, das teorias e das epistemologias, construindo e contribuindo 
sobre o criar e o recriar-se nos processos pedagógicos e artísticos.

O corpo na profusão da linguagem, apresentado enquanto 
fenômeno poético, ético, fora do domínio, da reprodução e da auto-
matização encontra eco nas questões políticas, ou seja, reivindica 
outros modos de aprender e escrever, desvela no texto a neces-
sidade e o cuidado dos saberes praticados, menos massificados, 
tecidos na escrita como abertura à errância.



15Maria Ignez Calfa

Abrem-se novos horizontes à palavra perceptível, ao in-
vestigar métodos que despertem a força criadora, mapeando 
cartografias e criando estados de correspondência; corpo e palavra 
fundam na dança o lugar perigoso; nos atravessamentos feitos, 
criam encruzilhadas: lá tudo se encontra, concentra e reúne na 
tensão de corpo, mundo e terra; soltos no tempo e no espaço, 
abrem caminhos. 

É preciso descortinar o corpo em sua complexidade para 
ver na dança o salto vertiginoso da linguagem, no fluxo do pensar, 
sentir e agir. Isto nos faz crer que possa seguir acontecendo, fa-
zendo sentido em meio a tanta luta, na insistência e na presença, 
principalmente pelo que, em nossa condição, humana é existência. 

“Eu escrevo com o corpo. Poesia não é para compreender, mas para 
incorporar.” (BARROS, 2010, p. 43)

Abrindo com cuidado cada palavra...
Que seja um chamado ao mover-se: por entre, por limites 

e a fundo; um apelo para vir a ser, como possibilidade de vida, e a 
partir disso trazer na procura a cura no poético da Arte. Um convite 
à Educação no universo da Arte, na expansão de novas visões de 
mundo, na alegria do aprender, do criar, do conhecer e saber com 
alegria, que, ao dançar com as palavras na leitura, possa despertar 
o desejo da escrita e louvar o lugar das incertezas e estranhezas, 
acreditando nos alicerces das práticas e das escutas poéticas, sem 
temer as desaprendizagens feitas. Rogamos para que todo corpo 
tenha voz e vez.



como uma palavra te convida 
para dançar? 

es
co

lh
a 

um
a 

pa
la

vr
a 

qu
e 

es
te

ja
 n

o 
su

m
ár

io
 e

 p
ro

cu
re

 u
m

a 
m

ús
ic

a 
qu

e 
te

nh
a 

es
ta

 p
al

av
ra

. p
on

ha
 p

ar
a 

to
ca

r 
e 

da
nc

e 
liv

re
m

en
te

 c
om

 a
 m

ús
ic

a.
 

ap
ós

 e
ss

a 
da

nç
a,

 fa
ça

 u
m

a 
pa

us
a,

 
fe

ch
e 

os
 o

lh
os

 e
 p

er
ce

ba
  

o 
qu

e 
vo

cê
 e

st
á 

se
nt

in
do

. pr
át

ic
a

2.



experimente nomear, em voz alta,  
as sensações que você está 
percebendo. respire profundamente  
e siga tateando o livro como desejar.

dançada  
de escrita



18

APRESENTAÇÃO



19

Este livro começou a ser sonhado durante a realização de um projeto 
artístico e de pesquisa acadêmica. Estávamos em pleno aconteci-
mento da residência artística imersiva e virtual Lab Corpo Palavra: 
Coreografias e Dramaturgias Cartográficas, com o patrocínio da 
Prefeitura da Cidade do Rio de Janeiro, da Secretaria Municipal de 
Cultura, Secretaria Especial de Cultura, Ministério do Turismo e 
Governo Federal através do Prêmio Fomento a Todas as Artes, da 
Lei Aldir Blanc. Concomitantemente, Aline Bernardi cursava o mes-
trado do Programa de Pós-Graduação em Dança da Universidade 
Federal do Rio de Janeiro (PPGDan/UFRJ), sob a orientação de Lígia 
Tourinho. A pesquisa foi guiada pela prática, tecendo uma trama 
entre a cena de dança da cidade do Rio de Janeiro e a universidade, 
tendo o Lab Corpo Palavra como interseção. 

Celebramos, aqui, fazer parte da inauguração da Coleção 
PPGDan, destinada a compilar pesquisas do Programa de Pós-
Graduação em Dança da Universidade Federal do Rio de Janeiro 
(UFRJ). Esta publicação, feita pela Editora Circuito, tem recursos 
financeiros oriundos da FAPERJ - Fundação Carlos Chagas Filho de 
Amparo à Pesquisa do Estado do Rio de Janeiro, resultante de uma 
política especial de apoio aos jovens Programas de Pós-Graduação 
da Pró-reitoria de Pesquisa (PR-2/ UFRJ) durante a gestão da 
pró-reitora Denise Freire. Este livro também é uma edição especial 
do selo editorial das produções do Lab Corpo Palavra, a Coleção 
Cadernos Sensórios Corpo Palavra.

O Lab Corpo Palavra (Lab) é uma abordagem artístico-
-pedagógica na área das artes do corpo e da cena, idealizada 
por Aline Bernardi, que propõe práticas de escritas dançadas, 
performativas e sensórias. As interseções e as relações entre o 



20APRESENTAÇÃO

corpo e a palavra, em uma perspectiva cartográfica na relação 
vida-arte-vida, são motes para esta investigação. As dinâmicas 
convidam a uma prática de modulação das conectividades entre 
presença corporal, qualidades de movimento e produção-proces-
so de (des)conhecimento, evocado aqui enquanto convívio com 
as errâncias, contribuindo com a redução das hierarquias que 
possam se apresentar entre a sensação de saber e de não saber. 
Nesse ambiente laboratorial sintonizamos somaticamente com 
as múltiplas escutas do/no/com o corpo, de modo que o conhecer 
não esteja dissociado do fazer, entretecendo e interconectando 
as tramas do pensar-sentir-mover. 

Estávamos vivendo um momento desafiador da pande-
mia de covid-19, onde o isolamento social se fazia necessário e 
precisávamos encontrar maneiras de nos reinventar nas práticas 
cotidianas e artísticas. A residência artística ocorreu gratuitamente 
entre janeiro e março de 2021 e consistiu em uma ação formativa 
com desdobramento de processo de criação na área da dança, da 
performance, das artes do corpo e da cena. Foram selecionadas 
33 pessoas através de uma convocatória pública, com ações afir-
mativas. Pessoas artistas, educadoras e pesquisadoras, entre 17 
a 55 anos, oriundas de todas as regiões do Brasil, permaneceram 
em convivência diária, com encontros síncronos nas plataformas 
virtuais, num período de sete semanas consecutivas, de segunda 
a sábado, totalizando uma carga horária de cem horas. 

Os dois primeiros módulos do Programa de (Des)
Aprendizagem do Lab Corpo Palavra foram oferecidos juntamente 
com o processo de criação da videoperformance Encantografar: 
estado de verbo desconhecido, a videoarte Mãoebius e o e-book 
Forças intermoleculares, terceira edição da Coleção Cadernos 
Sensórios Corpo Palavra. Realizamos a Mostra Artística Cartografias 
Sensíveis, onde as obras foram exibidas no formato online, com 
tradução de libras, em uma programação de quatro dias, aberta 
ao público, com transmissão ao vivo no canal de YouTube Celeiro 
Moebius, selo artístico que reúne as manifestações poéticas do Lab.

Junto aos módulos, tivemos vivências e rodas de conversa 
sobre práticas do corpo com professoras(es) convidadas(os): Soraya 
Jorge, Ruth Torralba, Lidia Larangeira, Ana Paula Bouzas e Pedro 
Sá Moraes. E com o intuito de ampliar a rede de convidadas(os) 



21Aline Bernardi e Lígia Tourinho

e apresentar a base teórica da pesquisa, foi organizado um ciclo 
de palestras com as(os) artistas-pesquisadoras(es): Hélia Borges, 
Ciane Fernandes, Sandra Benites, Maria Alice Poppe, Katya Gualter, 
Ana Kfouri e Ondjaki. As ações foram transmitidas ao vivo e estão 
disponíveis no canal do YouTube Celeiro Moebius, com tradução 
de libras. 

Diante da riqueza dos saberes compartilhados nas pales-
tras e nas rodas de conversa, fomos percebendo a importância de 
tornar este material um livro. A proposta foi lançada às pessoas 
convidadas e constituímos um comitê científico interinstitucional 
e com representatividade de diferentes localidades de nosso país: 
Eleonora Campos (UFPEL), Felipe Ribeiro (UFRJ), Igor Fagundes 
(UFRJ), Lucas Valentim (UFBA), Luciana Lyra (UERJ) e Tania Alice 
(Unirio). Convidamos Maria Ignez Calfa, professora aposenta-
da do Departamento de Arte Corporal da UFRJ, para escrever 
o prefácio, já que foi uma das professoras integrantes da banca 
de qualificação e defesa do mestrado de Aline; juntamente com 
Hélia Borges, que é uma das autoras do livro. E Ivan Maia assina 
a orelha, professor do bacharelado interdisciplinar em Artes do 
Instituto de Humanidades, Artes e Ciências (IHAC) e do doutorado 
em Difusão do Conhecimento, ambos na UFBA, e professor do 
mestrado interdisciplinar em Humanidades na Universidade da 
Integração Internacional da Lusofonia Afro-Brasileira (UNILAB). 
Todas as imagens do livro são do acervo do Lab Corpo Palavra.

Os diferentes formatos de grafias, redações e desenhos são 
celebrados nesta proposta. A trama deste livro alterna-se entre ar-
tigos, escritos performativos, conversas, imagens e breves convites 
às práticas do Lab Corpo Palavra, como modulações da/na leitura. 
As escritas nos conduzem a um caleidoscópio de engendramentos 
entre o corpo e a palavra.

Hélia Borges, em “Sobre a força que escapa”, enfatiza a arte 
como agente experimental do devir na produção de corporeida-
des, defendendo que as perspectivas ontológica e epistemológica 
deveriam coexistir em mútuo enriquecimento. Desvela a exem-
plificação das investidas artísticas de Lygia Clark, ao relacionar 
questões acerca do corpo e conexões com a experiência vivida. 
Nos convida ao jogo eu-mundo, tendo o corpo como mediador, 
evocando uma perspectiva existencial na contracorrente da lógica 



22

do pensamento colonizador. A criação e recepção artísticas são 
abordadas enquanto ações que irrompem o racional rumo à vivência 
do sensível. Prioriza a afecção, até mais do que a percepção, em 
seu papel de sensibilização e produção de experiência estésica, 
sendo primorosa ao engendrar palavras-imagem que provocam a 
sensorialidade da pessoa que lê. 

Em tom de conversa, Aline Bernardi convida Ondjaki para 
uma prosa sobre dança e literatura. O poeta e escritor angolano 
é um contador de estórias que nos oferece diferentes imagens, 
situações e metáforas para nos fazer perceber as qualidades de 
sua condição sensível no modo de tecer seu processo de criação 
com as escritas e sua dedicação ao campo literário.

Aline Bernardi nos expõe suas motivações com as escritas 
dançadas em “Por que escrevo cartas?”, revelando sua fascina-
ção e interesse pela poética das cartas como modo de pesquisar 
os acionamentos das sensorialidades das palavras. Propositora e 
criadora do Lab Corpo Palavra, anuncia a proposta como um campo 
de experimentações das escritas que deixam o verbo brotar da ex-
periência com o campo das sensações, das grafias que expressam 
o que oralmente o corpo fala em sua existência. Tece duas cartas: 
uma para Lygia Clark e outra para Hélio Oiticica, em diálogo com 
a compilação de correspondências que estes artistas trocaram 
entre eles no período de 1964-1974. Aline investe nas cartas pois 
acredita que estas incitam a força pulsional do corpo e inauguram 
poéticas híbridas, transversais e desierarquizadas.

Em “Queda: o corpo e a dança”, Maria Alice Poppe propõe 
uma coreografia do pensamento ancorado na poética da queda e 
mergulha na experimentação entre corpo e palavra, na busca de uma 
espacialização da escrita como movimento dançado. Os diagramas, 
as citações, o jogo com fontes e interrupções sublinham o desejo 
de pesquisar impulsos, deslizes no urdimento de linhas e páginas, 
desvelando uma escritura lúdica, performativa, em conexão com 
a sensorialidade. 

	Soraya Jorge, em “Sentido”, nos apresenta a disciplina do 
Movimento Autêntico de forma performativa e poética. Partindo 
de um relato sobre sua extensa experiência com a prática, a artista 
e pesquisadora nos leva a vivenciar princípios desta abordagem 
somático-relacional, conectando corpo, palavra e sentidos.

APRESENTAÇÃO



23

Em “A palavra como potência de abertura”, Ana Kfouri des-
vela e sintetiza aspectos de sua pesquisa artística, publicadas em 
seus livros autorais. De forma intimista e a partir de uma linguagem 
convidativa ao diálogo, a autora nos conduz a pensar a palavra-
-corpo sempre em tensão e em relação com os fazeres artísticos 
e formativos das artes cênicas.

Numa segunda proposta de conversa, Aline Bernardi chama 
Sandra Benites para compartilhar seus saberes ancestrais. Como 
mulher indígena, Sandra nos apresenta sua perspectiva e vivência 
com o Corpo Território, a partir da cosmovisão Guarani. Como mãe, 
educadora, ativista, curadora de arte e, atualmente, coordenadora 
de Artes Visuais da Funarte, Sandra luta pela presença das mulheres 
Guarani nas instituições.

Lígia Tourinho partilha sua experiência e pensamentos sobre 
dramaturgia no decorrer do texto “Dramaturgia moébidica: a arte 
de enquantar tessituras”. Entre o fazer e teorizar sobre a prática, 
desdobra as relações entre a pluralidade do conceito de drama-
turgia(s) e as dobras em processo de criação da dramaturgia das 
obras realizadas na residência artística do Lab Corpo Palavra. O 
texto cria paralelos entre o fazer dramatúrgico e a fita de moebius, 
desvelando a infinitude de possibilidades de engendramentos da 
ação, entendendo seu fazer na vivência do processo.

Em “Biografia Cristal: o romance Bugrinha sob uma perspec-
tiva da dança-teatro”, Ciane Fernandes faz um relato de experiência 
do processo de criação da obra Bugrinha desde sempre, a partir 
do romance de Afrânio Peixoto. A autora apresenta os princípios e 
implicações da Abordagem Somático-Performativa e nos convida 
a testemunhar a conceituação de experiências e percepções sub-
jetivas. Influenciada por Rudolf Laban, fundador da dança-teatro, 
associa aspectos de suas teorias de eucinética (pulsão ou expres-
sividade) e corêutica (harmonia espacial – formas cristalinas), bem 
como a abordagem de improvisação do Tanz-Ton-Wort-Plastik 
(Dança-Tom-Palavra-Plástica), para desenvolver pesquisas em 
movimento, ao invés de a respeito do movimento. 

Ruth Torralba e Lidia Larangeira nos convidam a vivenciar 
suas escritas performativas em “Práticas de estarcom como me-
dicina para sonhar o chão da dança em tempos de pandemia”. 
Esta leitura se dá em diálogo imersivo e propõe uma trama entre 

Aline Bernardi e Lígia Tourinho



24

os povos da cidade e os da floresta. As autoras nos contam sobre 
o projeto Posaûsub ibi (sonhar o chão que se pisa): corporeidade 
e descolonialidade nos cruzos da dança. O termo “sonhar o chão” 
é uma flecha multidimensional que tensiona os limites entre arte, 
educação, política e cuidado. Um agenciamento de aliança políti-
co-afetiva com o território da Teko Haw Maraka’nà, onde são reali-
zadas as ações da Universidade Pluriétnica e Multicultural Indígena 
Aldeia Maraka’nà. Ao sonhar o chão com a Teko Haw Maraka’nà, as 
autoras nos convocam a acompanhar, colaborar, apoiar, aprender 
a “estarcom”.

Em “CorpoPombagira - por uma gestão de si, na prática da 
Arte-Educação”, Katya Gualter, ao se cartografar, investiga as in-
terseções entre o corpo e a palavra no processo de criação artística 
na relação vida-arte-vida. Nos convida a pensar seu corpo e nossos 
próprios corpos como produtores de mapas, nas inter-relações 
pessoais junto ao coletivo. Enfatizando que não existe corporeidade 
neutra, nos conduz a compreender os espaços em suas múltiplas 
dimensões e os modos como esses espaços influenciam nas pos-
turas, atitudes, valores, desejos, comportamentos, políticas. 

Desejamos que estas páginas possam contribuir com as 
perguntas, as buscas e as motivações de artistas, pesquisadoras(es) 
da dança, das artes do corpo e da cena, da literatura, das artes 
visuais, da educação, da filosofia, da antropologia, da psicologia, e 
demais pessoas que tenham o desejo de corporificar a sua relação 
com as escritas, que tenham a inquietação em fazer do pensar um 
ato de criação corporal. 

Aline Bernardi e Lígia Tourinho.
 

APRESENTAÇÃO



25Aline Bernardi e Lígia Tourinho







28

Hélia Borges

SOBRE A FORÇA  
QUE ESCAPA. 



29

Escrever absurdez aborta o bom senso. 
(Manoel de Barros)1

Inicio aqui propondo que a epígrafe arrebate a intensidade do poeta 
em nós, de modo que as ideias desencadeadas neste texto possam 
ser abordadas por contágio e ressonância. Deixar-se levar pelo 
absurdo, pela estranheza, implicar-se na chance de sair do senso 
comum, do bom senso, o que possibilita o acesso ao obscuro, ao 
que dá vida à forma. A arte nos oferece esse acesso, e tal evento 
– a afecção – viabiliza a criação. 

Nas pesquisas acadêmicas no domínio da arte ressalto duas 
perspectivas que se entrelaçam: a perspectiva epistemológica e 
outra, ontológica. A pesquisa epistemológica, que costuma guiar 
grande parte dos textos teóricos neste campo, pertence ao ganhar 
conhecimento, ao saber implicado na lógica do entendimento que, 
buscando os significados nos objetos pesquisados, caminha rumo 
às representações.

No ponto de vista ontológico, de modo diverso, implica-se 
a experiência: o ser-sendo, o tornar-se. Aqui o corpo é ativado 
no encontro entre a expressão artística e o corpo do observador, 
entre o corpo do artista e as multiplicidades mundificadas, de 
forma a nos abrir para o conhecimento. Aqui é o tornar-se pelas 
afecções vividas, o estado de atravessamento de mundo no corpo 
o que é privilegiado; cabe o experimentar-se, o sentir-se vivo, o 
sentir-se real.

Tais perspectivas, ontológica e epistemológica, deveriam 
coexistir em mútuo enriquecimento. Proponho, nesse texto, que 
possamos ter como perspectiva privilegiada o ponto de vista 
ontológico de modo que, ao observar um fenômeno artístico 

1	 Verso do livro Escritos em verbal de ave (2011).



30SOBRE A FORÇA QUE ESCAPA

– a partir da estranheza, do espanto –, possamos acessar essa 
onda do outro-diverso-de-mim como construção necessária ao 
processo de liberação dos estados colonizados aos quais nos 
encontramos submetidos.

A dança, o gesto e o movimento traçam, em sua trajetória 
no espaço, o percurso da experiência vivida; são marcas que, regis-
tradas no corpo, na corporeidade emergem. O sujeito se compõe 
em sua trajetória; linha interminável no presente intenso e perene 
de nascimentos de mundos. Fora da lógica racionalizada, a arte, ao 
colocar em cena o indeterminado, capta a força de deslocamento 
que faz a vida acontecer. 

A manifestação artística amplia horizontes apesar dos 
constrangimentos implicados na homogeneização de mundo que 
decorre da negação da turbulência característica da vida. Esse 
negacionismo se constitui a partir do privilégio da lógica da racio-
nalidade que se sustenta na ausência do pensamento crítico. Nas 
expressões artísticas, no entanto, desabrocham trajetos e devires. 

Natureza e cultura imbricam-se, pondo a nu o reducionismo 
que se operou pelo pensamento colonizador em suas práticas de 
assujeitamento, pela exclusão imposta por modelos hegemônicos. 
Disto resulta o apequenamento derivado dos definidores pessoali-
zantes, humanizantes, definidores pautados no modelo patriarcal / 
fálico / capitalista / colonial / eurocêntrico, que marca o exercício 
dos poderes no mundo globalizado contemporâneo, levando ao 
paroxismo de ações de violência, exclusão e extermínio. 

O processo de colonização recorrente organiza-se a partir 
do entrelaçamento de níveis de controle – controle da economia, 
da autoridade, da natureza e dos recursos naturais, do gênero e da 
sexualidade, da subjetividade e do conhecimento. Por seu modo 
de captura, produz o esvaziamento da capacidade receptiva do 
corpo, minguando a chance de se afetar com as forças do mundo: 
forças do dentro e forças do fora. E, às custas de um movimento 
autoplástico, emergem práticas colonizadoras reproduzindo, por 
todos os lados, a lógica perversa do poder. 

A contrapelo, no entanto, a arte revela-se como um anti-hu-
manismo, pois rebate o pensamento redutor que exclui e submete 
o que não cabe na lógica colonizadora. A arte é o movimento 
autoexpressivo das forças; revelação da deriva de formas de vida. 



31Hélia Borges

As impressões territoriais que porta a arte não estão relativas 
somente ao sujeito humano, mas a todo um composto de formas 
e forças da existência, sendo o gesto primordial da arte recortar, 
talhar, delimitar um território para nele fazer surgir as sensações. 

Assim, a criação artística, atravessada por forças mais que 
humanas, projeta-se no universo, no cosmos, na vida inorgânica. 
O artista é aquele que entra em processo de devir, é um ser de 
absorção, de captação de mundo. Nessa captação de mundo, 
descobre uma multidão que o constitui, pré-individualidades e 
singularidades que nos oferecem a possibilidade de ir além do 
já semiotizado.

A experiência sensória, estésica, que marca a expressão 
artística, seja no criar, seja no encontro com sua manifestação, 
fomenta a capacidade de maquinar nos espaços privados, secretos, 
indizíveis, e é através dos encontros que acessamos os modos de 
existência em seus ritmos, modulações e gradientes característi-
cos. Nesse caminho de apreensão, signos são marcados no corpo, 
produzindo ligaduras de sentido. O campo intensivo, campo das 
forças, molecular, se dá a perceber implicado num estado de ser-
-com-o-mundo, não simbiótico, mas extenso, num deslocamento 
constante entre o dentro e o fora, de modo a abrir-se à experiência, 
ao devir, ao transformacional. O fora transpira. 

A tarefa que se apresenta, então, a partir das afecções ge-
radas pela experiência estésica, seria a de arrancar as palavras da 
linguagem que as dominou, revelando aquilo que nos tornamos a 
partir das tecnologias de produção de subjetividade. Desde o mo-
mento em que um corpo vem ao mundo, para ser reconhecido como 
humano terá que passar por um protocolo linguístico-conceitual. 
E isso se dá através do modo como naturalizamos a identidade. 
Caem sobre o corpo imagens-gestos-palavras plenos de signifi-
cado, comprometidos com o projeto de tornar-se humano. E essa 
forma/fôrma, interdita/dificulta a multiplicidade enriquecedora 
dos trajetos existenciais.

Na experiência estésica, os blocos de sensação fazem 
desabrochar devires, pois essa experiência, como transdutora 
de signos, devolve à palavra o dom de encantamento, reconstitui 
o dom de magia à palavra que, ao se transformar em código, se 
torna oca. Esta propriedade acontecimental da palavra, para além 



32SOBRE A FORÇA QUE ESCAPA

do discurso, se encontra no campo das forças, no corpo, antes 
da palavra, na concretude, no Fora2. O Fora do discurso é o modo 
como a linguagem se apresenta quando ela se enuncia: é momen-
to de fugacidade do discurso; aí, ao emergir o ritmo que escapa 
ao código, a marca singular do artista pode se revelar através 
do silêncio da palavra, nos movimentos intensivos expressos na 
pintura, no movimento que vibra no dançarino, no texto literário... 
Enfim, o ritmo é capaz de transdução, pois apanha as mínimas 
nuances do concreto. O ritmo pulsa e traduz qualquer expressão 
em matéria sensível.

Nesse sentido, uma aproximação da potência da música nos 
faz pensar sobre a força que essa expressão artística tem de atingir 
o corpo na sua pulsação rítmica, e, fora da lógica do código, a música 
exerce seu poder de contágio. Assim, o movimento se desencadeia 
nos fazendo vibrar tomados pela pulsação no encontro do ritmo 
da música com o meu corpo. Cada manifestação artística parece 
encontrar seu modo de atingir o corpo, gerando a capacidade de 
deslocar um pensamento reduzido de mundo.

Assim, é possível transpor traços do corpo para o pensamen-
to, pelo poder característico do corpo em traduzir os movimentos 
corporais em movimentos do pensamento. Pensar, desde a expe-
riência do caos como experiência desterritorializante, portanto, nos 
é propiciado pelo encontro estésico que permite nos afastarmos 
do sujeito do discurso, para entendê-lo a partir de um humano que 
mergulha no mundo dos possíveis, manifestando a excitação que 
acompanha a potência da vida no seu existir singular, no tornar-se 
outro, no germinar-se nas travessias: porque a complexidade, li-
berada de suas sujeições discursivas significantes, se encarna em 
danças maquínicas.

José Gil (1980) nos chama a atenção, no seu livro 
Metamorfoses do corpo, para a capacidade do corpo em ser o agen-
ciador de novas derivas. O estado de transe que nos habita revela a 
intensa fricção do corpo com o mundo em sua capacidade de captar 
o que se coloca fora da lógica racionalizada. Aponta os xamãs, os 
médiuns, os momos como exemplo do que foi invisibilizado pela 

2	 “[...] é preciso distinguir a exterioridade e o lado de fora. A exterio-
ridade é ainda uma forma [...], mas o lado de fora diz respeito à força” 
(DELEUZE, 2005, p. 93). 



33Hélia Borges

dimensão racionalizada. Aponta que a arte se constitui a partir da 
experiência do vivo. A capacidade de metamorfose seria a condição 
de um corpo que se afeta com o mundo entrando em outros esta-
dos fora da razão-consciência e que se constituem como outras 
formas de aproximação e apreensão do real.

Para ele, o xamã seria capaz de captar o invisível e fazer 
passar de um código a outro, de um estado a outro, como ato 
transdutivo em que a corporeidade – no seu incessante movimento 
característico do vivo – faz acontecer. Ainda segundo esse autor, a 
partir dos estados de transe, o xamã seria capaz de captar os signos 
e de ofertar uma linguagem que viabilizaria exprimir os estados 
informuláveis até então. Fazemos, assim, uma aproximação da 
arte e de sua potência na produção de novos sentidos, de múlti-
plos sentidos, que é viabilizada pela experiência estética vivida na 
fricção operada pela sensorialidade.

A arte consiste em seguir os fluxos da matéria, consiste em 
ofertar à sensação a possibilidade de captar as forças invisíveis, 
mostrar o momento de metamorfose. Ao buscar no corpo a marca 
do tempo, é possível desvelar o fato de que a eternidade, como 
matéria em movimento, e não como vazio transcendente – no-
meada falta, aponta para a vida como obra de arte, massa sensorial 
produto de experimentação, onde memória e desejo compõem as 
atualizações existenciais.

A arte como declanchadora3 de possíveis, lugar de favoreci-
mento de gêneses, torna-se clínica e crítica ao derreter as linhas de 
contorno e constrangimento dos corpos, ativando sensorialidades. 
Ao atravessar a redução perceptiva que captura as subjetividades, 
amplia seu campo, abre horizontes, pondo à mostra o que fica oculto 
pelo reducionismo do pensamento reflexivo.

Na experiência estética vivida no contato com uma obra 
de arte, somos capazes de acessar universos ao mesmo tempo 
estranhos e familiares, que nos permitem extrair desse encontro 
dimensões intensivas, atemporais, aespaciais, assignificantes, 

3	 O artista Hélio Oiticica transcriou o verbo francês déclancher. (verbo 
que é traduzido por disparar [uma arma]; destravar; provocar). H.O. 
afirmava-se como um declanchador de estados de invenção. Ver texto de 
Beatriz Carneiro: “Uma inconsútil invenção: a arteciência em José Oi-
ticica Filho”. Disponível em: https://revistas.pucsp.br/pontoevirgula/
article/download/14026/10340/33818.



34SOBRE A FORÇA QUE ESCAPA

para além dos ajustamentos semióticos a que estamos submeti-
dos. Esse processo nos envia, por vezes, ao limite do pensamento, 
desajustando os processos impeditivos de outros olhares para 
mundos possíveis.

Assim, entendemos a contribuição do ato performático 
expressivo da arte: possibilitar, por meio da experiência cognitiva 
sensorial, o acesso a campos que ultrapassam a compreensão racio-
nal de significados. Ao se utilizar de elementos que desconstroem 
os conjuntos semiotizados, desdobra-se na contramão da lógica 
racionalista que busca no sentido único, no significado datado das 
coisas do mundo, seu suporte para o pensamento. As estratégias 
performáticas viabilizam a transformação dos processos de arte 
em forma de vida. 

Podemos conjugar à ideia de performance o nonsense, o 
paradoxo, o espaço diferencial e, assim, nos aproximarmos de um 
campo de fluxos longe do senso comum e do bom senso. Estes 
– o bom senso e o senso comum – só fazem repetir predicados e 
caminham sempre na mesma direção, buscando a harmonia e o 
deslocamento linear. O ato performático, portanto, realiza agen-
ciamentos de semiotização, impedindo que se prenda ao mesmo 
sistema interpretativo o mesmo invariante de figura de expressão, 
liberando-se de suas sujeições discursivas significantes.

José Gil (1996), em seu livro A imagem-nua e as pequenas 
percepções, nos chama atenção para as contraimagens de Joseph 
Beuys. Com sua proposta de campo alargado da arte, esse artista 
da performance nos provoca e nos possibilita, por meio de ações, 
o acesso ao inconsciente enquanto força, permitindo que autor e 
espectador se comuniquem, de modo que nesse ato, ao captar as 
forças, o artista se coloque em ação, viabilizando que o invisível 
de algo seja percebido. Ao interpelar as forças inconscientes do 
espectador, não o inconsciente recalcado, mas os vazios – o que 
se coloca entre ausência de representação de coisa ou imagem e 
as pulsões –, o artista seria capaz de expressar o caráter imanente 
das coisas do mundo. 

Esses estados se sustentam na atualização de um campo 
de virtualidades sempre presentes que, como processos subjeti-
vantes, operam através das forças ainda não codificadas, trans-
duzindo-se em formas. Tais forças estão em um campo intensivo 



35Hélia Borges

como virtualidades atualizadas no processo de construção de 
mundos a partir da preensão perceptiva. Embora não conscientes 
ou conscientizáveis, esses virtuais se dão aos sentidos por meio 
das micropercepções, dos espaços moleculares, e vão constituir 
parte do dialeto de cada um – o estilo. 

Enfatizamos aqui a importância de atentar para os proces-
sos primários que se dão no início da vida, onde se localizariam as 
experiências de captação de mundo pelas sensações vividas na 
corporeidade. Espaço/tempo assignificante no qual os encontros 
se dariam, nesse vir a ser, na processualidade, nesse fluxo intensi-
vo em que o percepcionar está impregnado de uma corporeidade 
aberta, deiscente. 

A potência do corpo se desenvolve sobre um fundo de 
impotência primeira. Em virtude de sua prematuridade e de sua 
dependência do meio exterior, o infante se encontra aberto aos 
agenciamentos intensivos, e é por esta via que os cuidados são 
fundamentais para que o corpo do bebê se torne capaz de ter 
consciência de si e do outro. Podemos constatar, assim, que a 
fragilidade inicial é uma força de onde o corpo retira sua potência, 
justamente por ser uma forma em formação. A infância em todos 
nós preserva seu olhar assignificante sobre o mundo, são campos 
pré-discursivos em que a intensidade que subjaz ao discurso man-
tém a linguagem viva. 

A experiência estésica, ao operar nas bordas do corpo, 
realiza um trabalho de desabrochamento de algo que permanecia 
congelado no corpo, por meio da ativação de sua sensibilidade. Na 
dança, entendida como vibração dos corpos, a experiência aparece 
na relação entre a gestualidade do dançarino e o movimento, e 
naquele que a observa. Tal acontecimento tem sua concretude 
evidenciada através do ato percutório, ou seja, pelo vivido nos 
estados de percussão entre os corpos. Revela-se, deste modo, 
a ressonância que ocorre entre os corpos. O movimento sempre 
remete a uma mudança, uma variação de território; as qualida-
des são puras vibrações que mudam ao mesmo tempo em que 
os elementos se movem, um sistema de dinâmicas pulsáteis das 
poliformias complexas que dão ao movimento suas texturas, seu 
“sabor”, a riqueza das manifestações corpóreas, no “antesmente 
verbal” (BARROS, 2004, p. 53), o nascedouro de mundos.



36SOBRE A FORÇA QUE ESCAPA

O rico trabalho da artista da dança Angel Vianna se dá via 
corpo sensório em movimento, no qual as performances propõem 
em si entrelaçamentos entre arte e vida, desajustando os proces-
sos de captura das subjetividades e favorecendo a emergência de 
novas possibilidades existenciais.

Essa artista da dança nos implica em atravessamentos, por 
possibilitar práticas de experimentação que incidem sobre corpos 
que, atingidos pelo processo colonizador, se tornam impossibilita-
dos de aceder aos processos de criação. O processo colonizador se 
caracteriza por práticas subjetivantes que impõem – como explici-
tado anteriormente no texto – um horizonte perceptivo predefinido 
a que estamos submetidos, gerando um olhar laminado impedido 
de ver além do já codificado.

É a partir da reabilitação da sensorialidade – pelas políti-
cas de visceralidade4 veiculadas via experimentações corporais 
propostas por Angel Vianna – que se atiçam afecções, de modo 
a viabilizar a abertura ao pensamento crítico. Esta é a caracte-
rística do trabalho desenvolvido por Angel, em que pensamento 
e experimentações deflagram novos horizontes, saindo dos mo-
delos preconcebidos.

Frente às ruínas que nos cercam, decorrentes da ideia 
moderna (pós-modernidade tardia) de progresso, a experiência 
estética no acontecimento-corpo permite uma crítica ao caminho 
deletério que se vincula à ideia de progresso, buscando nas bordas, 
nas derivas, a força vital atrofiada pelos interesses econômicos 
que desqualificam a vida enquanto potência e transformação. 

A partir desta perspectiva, no trabalho da artista da dança 
Angel Vianna, a poética do corpo desabrochada se caracteriza 
como força agenciadora de novas formas que, pela operação de 
desestabilização do território conhecido, produz uma dilatação no 
campo expressivo. 

Aproxima-se, assim, da poética de Lygia Clark, que bus-
cava no encontro dos corpos, entre os corpos, formular novas 
possibilidades para a existência; buscava liberar os movimentos 
corporais de suas amarras, entender o corpo em comunhão com 

4	 MBEMBE, Achille: https://laboratoriodesensibilidades.wordpress.
com/2019/07/18/poder-brutal-resistencia-visceral-achille-mbembe-quando-
-o-poder-brutaliza-o-corpo-a-resistencia-assume-uma-forma-visceral/.



37Hélia Borges

o coletivo, expandir-se na sua expressão mais singular, criando 
espaço para expressar-se.

Assim, também, a escrita sensória desenvolvida pela artista 
Aline Bernardi no Laboratório Corpo Palavra nos oferece como 
método liberar as amarras do corpo, condicionadas por tantos 
séculos a posturas e endurecimentos que sustentam a escrita na 
comunicação pautada na lógica da racionalidade, em que veto-
res transcendentes privilegiam o modo como nos relacionamos. 
A verticalidade como centralidade retira o homem da natureza, 
implicando-o em uma escala de valores que se exacerba cada vez 
mais pelas políticas neoliberais da contemporaneidade. 

Francis Bacon se perguntava: como o sistema nervoso é 
atingido pelo objeto artístico? (DELEUZE, 2002). Essa é também 
uma das questões que instigava o trabalho de Lygia Clark, a fim 
de recuperar a força da experiência artística saindo do mergulho 
esvaziador decorrente dos egos inflados tomados de assalto pelo 
mercado da arte. Coloco aqui em destaque Lygia Clark, com a 
poesia de seus objetos relacionais, no limite entre arte e clínica 
que, junto a toda uma geração de artistas, buscava recuperar os 
estados sensórios, evidenciando o corpo em suas afecções no 
contato com a obra. Aí se colocaria a possibilidade de resistir à 
violência do mercado de arte, que estanca a capacidade percep-
tiva usurpando o olhar do observador na direção de caminhos 
predeterminados – os antolhos, melhor dizendo – por onde a obra 
deveria ser apreciada. 

Para essa artista, a tarefa, com suas proposições, era liberar 
os gestos reduzidos pela mecanização. Implicada com as expres-
sões da vida nos corpos, tinha na transitoriedade a afirmativa da 
existência em continuidade, o fazer-se em oposição à ideia de 
produto acabado que construiu um processo de alienação da vida, 
obturando os espaços de criação. 

Diz Lygia: “Eu percebo o mundo inteiro como um ritmo único 
e global, que vai de Mozart ao footwork de uma bola de futebol na 
praia”5. Aponta esse campo imanente da experiência de trânsito 
das coisas do mundo, um inconsciente para além do inconsciente 

5	 CLARK apud BOIS, Yve-Alain. Lygia Clark: 100 anos. Rio de Janeiro:  
Pinakotheke, 2021, p. 15. CLARK, L. “1965: About the Act”, October, 69 
(Summer, 1994, p. 3).



38SOBRE A FORÇA QUE ESCAPA

do recalque que viabiliza o acesso ao universo intensivo presente 
nos microdetalhes da vida.

Em relação às proposições de Lygia, Medalla6, um artista 
e curador que esteve em contato com sua obra, nos traz uma 
observação que revela com clareza o além da forma de que trata 
o trabalho dessa artista. Lygia trazia o vivo em sua palpitação con-
creta na experiência com os objetos, como se liberasse o acesso 
às sensações arcaicas armazenadas na memória ontogenética  
e filogenética.

Na primeira vez que toquei na escultura de borracha 
elaborada por Lygia Clark, fiquei impressionado 
diante de sua semelhança com o prepúcio de um 
pênis não circuncidado. Uma escultura de borracha 
de Lygia assemelhava-se, pra mim, ao prepúcio de 
um pênis não circuncidado, não por sua forma ou 
por seu tamanho superficiais, mas por sua elasti-
cidade e sua reversibilidade, por sua maravilhosa 
aptidão de se desenvolver e de se vergar sobre 
si, ao toque do participante7.

A experiência relatada por Medalla nos provoca insistente-
mente por sair da forma/fôrma que nos leva a perceber o mundo para 
nos aproximarmos desse campo do vivo enquanto imanência. Não é 
o movimento em si que é visado, mas a experiência do movimento, 
colocando em evidência as intensidades, os ritmos que nos habitam 
e que, apesar da laminação decorrente dos processos hegemônicos, 
nos permitem poder afirmar a vida em sua potência singular.

O processo de exacerbação das relações de poder que se 
estabeleceram visando assujeitamentos necessários à manutenção 
do Estado moderno – que constituíram no nascimento da categoria 
de sujeito – se deu pela radical experiência de rachadura entre o 
eu e o mundo. O ser identitário, individualizado, através da razão 

6	 David Cortez Medalla (1942-2020) foi um artista internacional filipino e 
ativista político que trabalhou com escultura, pintura e arte cinética.

7	 CLARK, Lygia apud BOIS, Yve-Alain. Lygia Clark: 100 anos. Rio de Janeiro: 
Pinakotheke, 2021, p. 17.



39Hélia Borges

consciência, pensa para ausentar-se, afasta-se das animálias8. 

Dentre os pensadores da cultura, críticos do projeto da moder-
nidade, é importante ressaltar Freud. A psicanálise nasce com a 
potência da denúncia de uma cultura que centraliza seu projeto em 
uma perspectiva racionalista, propondo como agente perturbador 
o fato de que o homem vive do seu isso: o inconsciente como cor-
poreidade revela a fragilidade da consciência, tão cara ao projeto 
iluminista falocentrado. 

Encontramos nos textos freudianos conceituações mergu-
lhadas e marcadas por suas leituras filosóficas e estéticas, propon-
do aproximações da complexidade do humano a partir do contato 
com a arte, a filosofia e outras questões culturais. Observamos, 
em seus escritos, o deslocamento constante em busca de novos 
agenciamentos que pudessem iluminar esse obscuro universo, 
permeado de vetores cósmicos, uma leitura em que a natureza se 
apresenta atravessada pela pluralidade de mundos na existência. 
Uma existência perverso-polimorfa: múltiplos modos: um fundo 
obscuro, clandestino que nos constitui através de um caminho 
errante, opaco e instável. Característica dos processos de criação, 
é pela sensorialidade que contemplamos a possibilidade de cap-
tar as forças invisíveis e de revelar o momento de metamorfose.

Agamben (2014), em O uso dos corpos, último livro da 
coleção Homo Sacer, chama-nos atenção para alguns dos temas 
fundamentais, visando problematizar a questão do individualismo 
e do narcisismo expressivo do autocentramento do sujeito con-
temporâneo. Colocando em evidência a ideia de corpo impróprio 
contrapondo-a à ideia de propriedade, convoca-nos para o “co-
mum”, tema que desenvolve na maioria de seus escritos. Agamben 
é outro autor que reforça um rebatimento ao fechamento operado 
pelo código, pela representação, forçando-nos, assim, a repensar 
o “comum” como o que nos incitaria à vida. 

8	 Porém agora, arma na mão, já lhe apetecia ser patrão de outras 
vidas, espezinhar as restantes criaturas, subitamente inferiores. 
Lhe subiu uma repentina raiva de, no passado, se ter sentido irmão 
daquelas animálias. A prepotência lhe vinha da espingarda ou a 
idade lhe matara a fantasia? Ou será que todo o adulto se adultera?  
[...]

	 Sem a luz da dúvida o ódio cresce melhor. 
	 (COUTO, Mia. Estórias abensonhadas, p. 78)



40SOBRE A FORÇA QUE ESCAPA

Para além do mundo representado, fora do inconsciente do 
recalque, há um inconsciente habitado pelas forças que nos atra-
vessam nos atos da própria existência: afetando-me me efetuo, 
um campo de afetação aberto às múltiplas manifestações dos 
modos de vida. Trata-se de pensar a existência singular de um 
corpo, como modo de ser. 

Agamben, realizando então uma ontologia do estilo, se per-
gunta como descrever uma forma-de-vida. Afirma que devemos 
pensar uma forma-de-vida como um modo próprio de ser insepa-
rável de seu contexto, já que não está em relação, mas em contato 
com ele. “O que denominamos como forma-de-vida corresponde 
a essa ontologia do estilo; ela nomeia o modo como uma singula-
ridade dá testemunho de si no ser, e o ser expressa a si em cada 
corpo” (2014, p. 261).

Ao captar uma sensação, desfaz-se uma série de linhas de 
sentido, o que nos empurra para a busca de um entendimento do que 
ocorre em nossa experiência. Deste modo, criamos pensamento. A 
obra de arte instiga o deciframento de uma sensação experimentada 
e, por isso, produz um lugar de expressão que oferece a chance de 
o observador habitar esse outro universo. 

Agamben, ainda no livro O uso dos corpos, nos traz con-
siderações importantes sobre “a hermenêutica do sujeito” em 
Foucault. Dá sequência à sua proposição para que o pensamento 
restaure sua potência crítica, afirmando que:

[...] só se o pensamento for capaz de encontrar 
o elemento político que se escondeu na clandes-
tinidade de cada existência, só se, para além da 
cisão entre público e privado, política e bio-
grafia, zoe e bios, for possível delinear contor-
nos de uma forma-de-vida e de um uso comum dos 
corpos, a política poderá sair de seu mutismo, e 
a biografia individual, de sua idiotice (AGAMBEN,  
2014, p. 17). 

Esse autor nos fala, portanto, da importância de expandir 
a capacidade de pensar criticamente, de forma a resistir aos pro-
cessos de colonização impeditivos de acessar a multiplicidade de 



41Hélia Borges

expressão da vida orgânica e inorgânica que existem em nós e além 
de nós. O “comum” que chama atenção se refere ao que se coloca 
no campo do Fora. Poder partilhar da existência afirmativamente 
requer deixar-se afetar pelo que se coloca no Fora. 

Na hermenêutica do Sujeito, Foucault, segundo Agamben, 
irá propor o cuidado de si e a prática de si como um modo de res-
taurar a força singular silenciada pelos processos colonizadores, 
entendendo que o cuidado consigo mesmo é o modo como o su-
jeito se constitui a si mesmo, em sua relação imanente com a vida. 
Agamben brilhantemente denomina de passear-se a si, indicando 
que o sujeito se constitui sem cessar, imanente a si mesmo. 

Suas considerações irão abordar a questão delicada sobre 
o sujeito foucaultiano em suas aporias, sujeito que se constitui se 
constituindo, a fim de buscar liberar o campo do Fora do sujeito 
como partícipe do processo. Enfim, o que mais interessa aqui é 
pensar como esse pensamento crítico, que pode restaurar o uso 
comum, se pauta na aesthesia, na via da sensorialidade ativada. 
Daí a importância do universo por ele denominado clandestino ou 
genius, que se coloca apartado de si e que constitui o que chama 
da vida genuinamente política, pois encontramos aí na aesthesia 
a possibilidade de estar em abertura para esse “comum” como 
potência do que se coloca para além do sujeito.

Decorrente dos processos de subjetivação contemporâneos, 
nos constituímos a partir de uma lógica que reduz nossa capacidade 
crítica, posto que se organiza pela mediocrização do pensamento, 
pensamento repetitivo do mesmo que busca os referenciais para 
o conhecimento na clareza dos conceitos laminados, na clareza 
característica da ordenação colonizadora. Tal processo obtura as 
aberturas para o acesso ao obscuro em nós, para os paradoxos que 
nos convidam à vida, que nos convidam ao instável e ao indetermi-
nado expressivo da vida, ao caos criador. 

No academicismo que se institui temos como referência 
a leitura da arte pelo privilégio de um olhar epistemológico, ter-
ritório em que o conhecimento do campo se realiza através de 
determinantes pautados na lógica racionalizada da consciência 
e seus organizadores já semiotizados. De modo diverso, porém, 
ressalto a importância de se colocar em cena para a construção 
do pensamento crítico, criador da perspectiva ontológica: o vivo 



42SOBRE A FORÇA QUE ESCAPA

do ser da experiência, o estado vivido; posto que no estar vivendo 
se conectam forças desestabilizadoras. Um risco que tal estado 
representa para um pensamento que se constitui pelo traço codi-
ficado do conceito. E é, justamente, a experiência estética – que 
se dá no estar vivendo do encontro – o que aqui proponho como 
agenciamento de múltiplos sentidos, para que novos horizontes 
existenciais possam emergir. Tais horizontes fomentam o pensa-
mento encarnado, já que este tem a potência de desobstruir as 
margens impeditivas a novos percursos existenciais.



43Hélia Borges

REFERÊNCIAS
AGAMBEN, Giorgio. O uso dos corpos. São Paulo: Boitempo, 

2014.
BARROS, Manoel de. Escritos em verbal de ave. São Paulo: 

LeYa, 2011.
BARROS, Manoel de. Retrato do artista quando coisa. 4ª ed. 

Rio de Janeiro: Record, 2004. 
BOIS, Yve-Alain. Lygia Clark: 100 anos. Rio de Janeiro: 

Pinakotheke, 2021. 
COUTO, Mia. Estórias abensonhadas. 4ª ed. São Paulo: Companhia 

das Letras, 2012.
DELEUZE, Gilles. Foucault. São Paulo: Brasiliense, 2005.
DELEUZE, Gilles. Francis Bacon: logique de la sensation. 

Paris: Editions du Seuil, 2002.
GIL, José. A imagem-nua e as pequenas percepções. Lisboa: 

Relógio D’Água, 1996.
GIL, José. Metamorfoses do corpo. Lisboa: A Regra Do  

Jogo, 1980.



44

CONVERSA

Nossa conversa é transatlântica (Brasil-Angola). 
Estamos no encontro do pôr do sol com o luar já no 
céu. Uma alegria receber você, querido amigo, que 
segue me encantando com a sua construção poé-
tica. Para mim, além de um contador de estórias, 
você é um poeta das imagens, das memórias, em 
especial daquelas que habitam nossas experiên-
cias da infância. Vou me descrever como exercício 
de acessibilidade e diálogo imagético com as pes-
soas que possuem baixa visão ou são cegas: sou 
uma mulher latinoamericana, de pele clara, com 
os olhos e cabelos castanho-claros. Então, vamos 
começar essa conversa com uma pergunta que 
adoro te fazer: Quando é que o escritor dança? 
Gosto das nossas prosas sobre danças e escritas.

Aqui já é fim de tarde. Aí ainda é meio da tarde. 
É difícil me descrever fisicamente, mas vou me 
descrever do meu jeito. Eu acho que eu sou uma 
pessoa do gênero ou do sexo masculino, me con-
sidero uma pessoa de mistura, fruto de mistura, e 
o termo para mistura em Angola é mestiço. Tenho 
um terço do cabelo comprido, o restante está 
curto; hoje estou (muda todos os dias) com uma, 
duas, três, quatro, cinco, seis... Estou com sete 
tranças, minha irmã mais velha quem fez. É porque 
as tranças se configuram de uma maneira onde 
se sou eu a fazer elas ficam de um jeito, se for a 

Aline Bernardi: 

Ondjaki:



45

ALINE BERNARDI 
E ONDJAKI

minha irmã mais nova é de outro, e se for a minha 
irmã mais velha são estas. É muito bom estar aqui, 
pra gente conversar de uma maneira mais calma. 
Qual é a pergunta? A primeira de brincar...

Ah! A pergunta que eu gosto sempre de lançar 
a você, a primeira de brincar, é: quando é que o 
escritor dança? Quando é que essa relação com 
as palavras na sua busca literária ganha uma sen-
sação interna de estar dançando?

Pois é, creio que deverá ter várias danças em 
momentos diferentes e os escritores lidam com 
isso de maneira bastante diferente, mas aí quero 
mesmo dizer dança no sentido interno, de como 
dialogam com as ideias ou com as histórias que 
estão por vir. Eu, por exemplo, noto que há pes-
soas que dançam muito na hora de escrever, no 
momento em que estão fisicamente compro-
metidas com aquilo. Eu, se tivesse que traduzir 
em dança os movimentos internos da escrita (o 
que me parece ser momentos diferentes): uma 
coisa é estar a ver para escrever, ainda não estás 
a escrever fisicamente, mas estás a captar os 
costumes das pessoas, as tendências culturais 
de cada grupo, e às vezes não é preciso mudar de 
país para mudar de grupo, e há uma dança muito 
grande pra mim que é uma pré-dança. A dança 

O:

A: 



46

da escrita, quando já chegou a hora de escrever, é 
uma dança até dolorosa, chata fisicamente, não se 
dorme bem, não se come bem. Tem uma espécie 
de urgência de escrever e nesse momento em que 
estás a escrever é preciso um pouco de cuidado 
para combater essa urgência, pois é preciso ca-
nalizar. É como se fosse um rio largo e de repente 
vai passar por um corredor estreito, e tu dizes: 
“Bom, ok, é um corredor estreito; que quantida-
de d’água que eu deixo passar aqui? Não posso 
apertar, senão não passa água nenhuma, há ali um 
equilibriozinho né…”. A dança é isso. Eu creio que 
a dança é ir aprendendo como é que dançamos 
com as palavras, entre palavra, ideia e emoção. Há 
muitas emoções que aparecem no momento da 
escrita que são muito estranhas para mim.

Emoção. Ah, legal você tocar nessa relação com 
a emoção. Como se dá essa relação ao deixar a 
escolha das palavras irem pro papel? Como se dá 
esse trânsito na sua busca literária? Esse convívio 
com as emoções e esse momento em que as coi-
sas vão sendo canalizadas, e você vai vivenciando 
esse trânsito entre escolher e ser escolhido no 
momento de colocar no papel, no momento da 
labuta de colocar o gesto da palavra na materia-
lidade do texto?

Eu acho que há um conjunto, não só de palavras, 
mas também de sensações e/ou emoções que 
uma pessoa normalmente tem mapeado, já sa-
bemos quando elas estão, não é? Quando estás a 
escrever, ou quando estás a dançar... Vamos voltar 
ao supor da dança, literalmente na dança: não é 
que haja uma infinitude de movimentos possíveis, 
mas, se eu levantar agora para fazer movimentos 
ou dançar, tenho essas partes: as pontas do corpo, 
os dedos da mão e tal... As palavras também estão 

O:

A:

CONVERSA



47

lá mais ou menos, as ideias. O que nós vamos fazer 
então com a escrita ou com a dança? Novas combi-
nações. É isso, na realidade. Tirando uma ou outra 
palavra, um ou outro movimento que eu posso fazer 
e que é absolutamente original no meu corpo, pode 
acontecer. Suponho que a gente vai dançar não é 
com a palavra, é com a possibilidade de combinação 
de palavras. É aí que o García Márquez vai dançar 
de um modo, Borges vai dançar de outro, a Clarice 
dançou de outro, a Conceição Evaristo dança de 
outro, o Gilberto Gil dança de outro, ao escrever, 
ao cantar, ao dizer... E ainda outra coisa: as mes-
mas palavras, cantadas pelo Gil ou cantadas pelo 
Caetano, na combinação parece que muda. Onde 
é que muda? Respiração, pausa, ritmo. Estamos a 
falar de emoções? Sim. Porque as emoções estão 
incluídas nesse ritmo, nessa pausa, nessa sensação. 
Isso é um mistério muito grande. Então, quando 
nos perguntam – e é muito normal perguntarem 
a um escritor – “como é que foi isso?”, “de onde 
é que veio a ideia tal?”, “quanto tempo demorou 
para escrever um livro?”, eu digo sempre a verdade. 
Qualquer resposta vai ser mentira. E vai ser uma 
mentira hoje e será outra mentira amanhã. E não 
é mentira no sentido de que eu quero mentir. É 
mentira no sentido de que eu não posso descrever 
com exatidão o que se passa no mundo interior da 
dança. É como quando a gente estuda o átomo e 
o outro e o outro… Mas quando eles começam a 
dançar ou entram em movimento ou se atritam 
com o calor, já não é possível descrever.

A gente estava até falando esses dias no laboratório 
[práticas do Lab Corpo Palavra] da relação com a 
descrição como um gesto praticamente impossível 
de ser alcançado na sua minúcia. A tentativa de 
descrever o que vivenciamos, enquanto corpo que 
é atravessado pelas modulações de intensidades, é 

A: 

Aline Bernardi e Ondjaki



48

arriscada e escorregadia. E aí eu tenho pensado 
muito que a gente não faz descrição, a gente faz 
transdução. Algo na ordem de deixar essa expe-
riência de atravessamento fazer essa transição 
para alguma expressão que se aproxime daquilo 
que esteja sendo vivenciado. A experiência intensi-
va de um afeto sendo transduzida para o corpo de 
uma dança cênica, ou o corpo numa videodança, 
ou um corpo-texto literário. Então, queria ouvir 
você falando um pouquinho sobre a sua experiên-
cia com essa perspectiva de transdução.

Gosto, gostei da ideia. Tenho que absorver, tenho 
que pensar. Mas gosto da ideia, sim, indução trans, 
trans-tudo. Mesmo que fosse no plano físico, aqui-
lo que apresentamos ao outro são possibilidades 
e/ou janelas. Eu não posso te dizer como é que 
tu vais olhar para a janela, ou como deves colocar 
o braço na janela ou se tu deves pendurar-se na 
janela. Eu acho que a gente apresenta a janela e 
diz “olha, eu vi uma janela aqui”, e o outro diz “não, 
isso para mim não é janela”. Ok. Ou é janela, mas o 
que eu vejo é diferente. Há ainda na modernidade 
(tu trabalha com isso mais do que outras pessoas 
que eu conheço) um lugar do corpo/sensação, do 
corpo/linguagem, que ainda está por costurar, 
está por ser explorado. As outras linguagens em 
relação aos adultos, em relação ao que o mundo 
ensina às crianças está muito definida, não é? 
A matemática, como é que se conduz um carro 
etc... Agora, a linguagem intuitiva, o trabalho com 
as sensações, o aproveitamento da relação entre 
sensação e comportamento social, a inteligência 
emocional, o respeito pelas variações emocionais; 
por exemplo, das crianças na escola: não é possível 
só dizer “porta-te bem”, “comporte-se bem”, “não 
grite”, mas sem entender o que é que se passa 
com a criança naquele dia. É claro que nós adultos 

O:

CONVERSA



49

disfarçamos melhor. Se eu tiver uma reunião e 
não estiver bem, a minha dança é fingir que estou 
bem e vou à reunião. A da criança às vezes não é 
essa [e talvez seja]: “Eu não estou bem e não vou 
mesmo estar bem e nem vou deixar ninguém aqui 
estar bem até me perguntarem o que é que eu 
tenho”, não é? É uma outra dança, mas que por 
um lado, se pensarmos (e muitas vezes eu penso), 
eles estão a respeitar mais a sua dança interior do 
que nós ao disfarçar, ao fingirmos, ao não dizer-
mos. Claro que são condicionantes diferentes. 
Eu ia até te perguntar outra coisa. Como é que é 
essa transdução? Ela é intencional? Como ela se 
processa? O que é que tu achas?

Eu acho que a intenção atua numa perspectiva 
da experiência do conduzir e ser conduzida pelas 
coisas, pelos atravessamentos das coisas que 
vamos vivenciando, de que não é só num sentido 
de que eu escolho ou eu conduzo ou eu direciono. 
Eu venho me interessando muito pelos estudos da 
atenção. A atenção como uma musculatura que 
se modula, e a gente pode exercitá-la de maneira 
múltipla. Acredito que as artes são um campo, um 
espaço, um ambiente de experimentação dessa 
múltipla sensorialidade das atenções, e que o jogo 
com as atenções é um jogo muito dinâmico, no 
qual ora a gente pode conseguir direcionar al-
guns vetores, ora somos lançadas na direção de 
vários vetores, também. É nesse cruzamento de 
vetores das atitudes atencionais que acontece a 
transdução; entre escolhermos a direção de um 
movimento no espaço (no caso da dança) ou de 
uma palavra em um texto (como na literatura), e 
simultaneamente sermos conduzidas para dire-
ções inesperadas, previamente não definidas. Tem 
uma perspectiva da dança que eu gosto muito, 
que é assim: todas as danças já estão no espaço 

A:

Aline Bernardi e Ondjaki



50

e é nele que se dão as combinações de como que 
o corpo vai se conectar a essas linhas e moldar 
uma dança que vai ganhar uma visibilidade. E 
essa visibilidade não é só pelo que o olho vê, mas 
é uma visibilidade sensória, uma experiência desse 
campo das sensações.

Mas muita gente abandona o campo das sensa-
ções, né? Acho que são [escolhas de] prioridades. 
Tem a maneira como fomos educados ou como 
se dá culturalmente a valorização desse campo 
das sensações. Eu acho que isso tem que ser co-
nhecido, trabalhado. Mas por que não é trazido 
para o lado da escola oficial? Isso que tu estás a 
dizer implica muita coisa. Os ritmos. Não é só o 
ritmo do corpo e das danças, o ritmo do ensino. 
Já há países onde estão a abolir os horários, onde 
estão a abolir a maneira de avaliar as crianças, e 
a gente pergunta: ”O que isso tem a ver?”. Tem 
a ver que vai mudar o ritmo interno, não só da 
criança, como dos pais, mas vai também alterar 
a experiência de aprendizagem, o ritmo vai ser 
outro. Não estou a dizer que a criança diz: “Ah, eu 
hoje não quero estudar nada e amanhã também 
não”, e passa nove meses... Não é possível. Assim 
não vais aprender nada, mas é possível negociar 
o ritmo, sobretudo com a turma. Quem são os 
outros colegas? Quem é que está ali? Uma turma 
que tem alunos do ensino especial, que são alunos 
que têm algum tipo de característica mental ou 
física que os diferem dos demais, essa turma tem 
uma dinâmica diferente de uma turma que não 
tenha um aluno nessas condições. E outra coisa 
é que a escola pode também moldar a relação de 
responsabilidade que os pais têm em casa com as 
crianças. Eu acho isso bonito, sim. Trazermos para 
a educação outros aspectos que não simplesmen-
te a matemática, a língua portuguesa e a física. Por 

O:

CONVERSA



51

exemplo, a importância da filosofia na infância, o 
exercício de debater a filosofia e a importância de 
debater fenômenos físicos, trazer para a sala e ver 
como a criança está a captar aquilo, e ver quais 
são as propostas das crianças. Eu acho que isso 
também se constitui como uma dança, embora 
já estejamos falando de uma dança mais social.

Sim! E acho que é isso mesmo, como vai tecendo 
com a educação, como vai tecendo com os modos 
de aprendizagem essa maneira de refletirmos 
sobre o nosso estar, sobre o modo de criar pre-
sença. Acho que tem a ver com a aprendizagem 
de criar presenças nos corpos, a presença do estar 
vivo que não é a presença que só aceita o que 
está posto, o que está preestabelecido enquanto 
norma. É uma presença que se tensiona com o 
chão que a gente pisa constantemente, e que o 
percebe como um bom gerador de conflitos e de 
convivência coletiva.

E os que não podem ou não gostam de dançar, 
como é que tu lidas com isso?

Mas aí depende de que dança você está falando... 
A gente está dançando o tempo todo. Eu tenho a 
perspectiva da dança como uma construção de 
presença no mundo. É claro que a dança pode ser 
uma linguagem cênica, mas a dança, antes de ser 
uma construção artística, ela é a nossa presença 
no mundo, ela é a maneira como a gente convive 
com o nosso corpo e modula a nossa presença. 
Então essa é a perspectiva de dança como chão/
suporte para gerar outras possibilidades. Mas, 
fazendo agora esse link com a dança como uma 
linguagem da cena, quero propor falarmos sobre 
poéticas. O que é a construção poética para você, 
dentro da literatura? Como se dá isso enquanto 

O:

A:

A:

Aline Bernardi e Ondjaki



52

linguagem? Como se cria uma linguagem dentro 
da construção literária?

Sim. Aí eu iria para uma resposta que se constitui 
como um processo ainda aberto, não tenho uma 
resposta fechada para isso, obviamente. Mas eu 
creio que por mais das vezes, no meu caso, há uma 
negociação entre uma linguagem que eu procuro, 
que eu busco, que eu estou a tentar desenvolver, 
seja para um projeto ou seja para todo o projeto 
literário, mas essa linguagem não pode ser ela a 
prevalecer. Ela encontra algumas pré-linguagens/
pré-danças, que estão a flutuar e que a gente 
acessa ou não acessa. Eu não entendo a poesia 
como arte absolutamente mágica, por exemplo: 
“Eu não sei como que caiu aqui, agora, eu escrevi 
esse poema”... Não. Eu acho que é muito mais 
uma negociação de forças e de energias do que 
propriamente, no meu caso, uma decisão. E por 
que é que eu estou a dizer isso, “no meu caso”? 
Porque quando eu ouço algumas pessoas, escri-
tores e escritoras, pensadores dizerem: “Não, eu 
escrevo o que eu quero, quando eu quero. Eu que 
controlo, eu sento ali, escrevo e já está”, eu fico 
assim a desconfiar, sinceramente, que a pessoa 
está enganada, ou que a pessoa está a mentir. 
Pode estar a mentir não deliberadamente, não é? 
O livro, a dança, o amor, a relação humana com os 
outros não são um supermercado, uma estante 
com 10 produtos e eu escolho que produto vou 
levar em função do dinheiro que tenho. Não. Não 
é isso. Não se trata de uma negociação tão direta. 
Muito pelo contrário. Há infinitas combinações, 
algumas das quais (e é isso que me chama muito a 
atenção sempre, na chamada contemporaneidade) 
não estão sabidas. Ainda não sabemos tudo sobre 
a emoção. Uma coisa que me angustia, às vezes, 
quando dizem que só usamos uma porcentagem 

O:

CONVERSA



53

do cérebro; não sei, nesse momento, qual é a por-
centagem que dizem que usamos, se é 10%... Eu 
não consigo na minha cabeça conceber isso. Se 
alguém disser: “Nós só usamos 50% do cérebro”, 
como é que nós fomos capazes de calcular isso? 
Se só usamos 50%, como é que sabes qual é o 
100%? Não consigo. É a mesma ideia do norte, 
a ideia de Deus… Qualquer pessoa que diga “é 
assim” ou “não é assim”, teria que ter um conhe-
cimento absoluto sobre isso, não é? E eu acho que 
há um meio termo disso tudo, que é a aceitação 
de que estamos aqui, e vamos ver para onde as 
danças nos levam. Eu acho que se ajustam as 
linguagens ao que queremos dizer, obviamente. 
Às vezes começa por aí. E o corpo sabe. Às vezes 
o corpo sabe.

Acho que você está falando de uma coisa que eu 
também tenho muito desejo de investigar, que é 
a relação com o desconhecido. Como manter o 
corpo poroso ao desconhecido, e um corpo que 
amplia sua escuta para perceber os atravessamen-
tos das forças da intensidade? Na dança, trabalho 
muito com a improvisação. A improvisação pode 
ser compreendida/lida como um espaço para se 
fazer qualquer coisa. E não é! Ela é um espaço 
de porosidade bem grande em relação às possi-
bilidades que o corpo tem de experimentar com 
o espaço, com o tempo, com as sensações, com 
as intensidades, mas é também um espaço de 
lapidar o contorno. Tem muito a ver com a imagem 
do rio que você trouxe, um rio que vai jorrando e 
a necessidade de criar as margens. Na dança, o 
corpo intensivo trabalha múltiplas qualidades de 
movimento, e a pergunta é: como que a gente 
vai criando um contorno dessa escultura dinâmi-
ca? É uma escultura em constante movimento. É 
claro que as paragens também fazem parte das 

A:

Aline Bernardi e Ondjaki



54

escolhas, do escolher e ser escolhida nessa relação 
espaço-tempo. Mas como é que vamos abrindo 
uma porosidade e uma escuta para se relacionar 
com o desconhecido? Estou em consonância com 
essa sua percepção, de que é um espaço infinito. 
É um espaço do universo que a gente não alcança, 
é um espaço cósmico, no sentido de que a gente 
não tem a capacidade de tocar. Tocar e desenhar 
o que existe enquanto a existência ganha diálogo 
com esse espaço cósmico. Como é que a gente 
vai se fazendo corpo? Porque tem uma mate-
rialidade corpórea para se relacionar. Então, eu 
fico num imaginário de que a materialidade da 
literatura é muito a relação desse corpo das pa-
lavras. Enquanto a materialidade da dança tem a 
tendência de ser o corpo físico e as modulações 
das sensações, da intensidade nessa relação com 
o espaço; a materialidade da literatura é a letra, 
a palavra. E como é que é isso enquanto gesto, 
nesse processo de escuta com o não saber?

Há uma outra materialidade, para usar o termo 
que tu usaste, que é muito interessante no resul-
tado da escrita, que é quando terminas o texto: 
seja uma página, seja um diálogo, às vezes há um 
pressentimento de para qual direção eu vou. Então 
eu estou a escrever um diálogo, uma página, um 
conto, um poema e pressinto: “Eu acho que esse 
poema está por ali, vai terminar naquela zona”; 
ou é um poema mais triste, ou é uma coisa mais 
festiva. A primeira vez que você termina (termi-
na-se muitas vezes) de escrever, depois pode 
editar 57 vezes mais. A primeira vez que terminas, 
para mim, essa primeira materialização, eu tenho 
uma relação com ela de um confronto de instinto. 
É como se quando aquilo está pronto, eu olho e 
digo: “Está perto do que eu tinha pressentido? 
Está muito pior do que eu tinha pressentido? Está 

O:

CONVERSA



55

muito melhor do que eu havia pressentido?” É 
óbvio que eu prefiro o último, prefiro que esteja 
muito melhor de tudo, é aí que está a surpresa. 
Eu não concebi aquele resultado. Eu sabia de al-
guns elementos do começo, eu sabia que o conto 
tinha uma igreja, que tinha chuva e que tinha um 
homem que chegava de madrugada de manhã 
cedo e que encontrava a porta da igreja fechada. 
Não podendo entrar na igreja, estando a chover, 
abriga-se cá afora, e sentas, e espera que a igreja 
abra. E continua a chover. E só nesse momento, 
depois de atravessar a noite, depois de chegar 
ali, é que ele percebe, olhando para a chuva que 
está a cair torrencialmente, que a chuva não faz 
barulho. Eu tinha todos os elementos quando es-
crevi isso, só não tinha o elemento de que a chuva 
não fazia barulho, e isso melhorou infinitamente 
a história, porque traz logo uma outra dança. Fui 
eu que escrevi, mas eu não sabia que a chuva não 
fazia barulho. Essa é uma das materialidades que 
eu estou aqui a chamar atenção (materialidades: 
acompanhando a sua ideia), que não são só as 
letras, é qualquer coisa de novo nessa dança que 
tu não sabia. Era um conto que ia ficar por aí, mas 
depois continuei e apareceu o padre, apareceram 
outros e saiu um livrinho, que chama O assobiador. 
Mas quando eu comecei, não sabia nada disso, 
nem da chuva, nem que era um livro. Eu pensei 
que era um conto. Essa materialidade da surpresa 
é aquilo que não era, aquilo que não foi controlado, 
aquilo que eu não previ. Eu tenho imenso prazer 
em aceitar essa surpresa mesmo quando ela não é 
boa, vamos dizer literariamente (pois a gente pode 
ir para um caminho que literariamente não ficou 
bom). Aí eu celebro, não o literário que não ficou 
bom (porque não ficou bom), mas ainda assim 
eu celebro a surpresa. Celebro este arejamento 
que estavas a falar. Se eu estiver assim: “Não! Eu 

Aline Bernardi e Ondjaki



56

só quero escrever essa história, eu não admito 
que a chuva não faça barulho, eu já sei o que eu 
vou escrever”, eu acho que isso é menos... É uma 
dança mais fechada.

Mas o que faz você perseguir algo enquanto esse 
lugar da insistência? Porque eu percebo muito a 
construção da poética numa relação de insistên-
cia. Perseguir no sentido de durar com a coisa, de 
vivenciar uma duração. E o que é que dura? Como 
você percebe? Como você se relaciona com isso 
que dura e te pede uma insistência e te clama um 
rigor? Como é que eu vou me implicando no rigor 
da lapidação de algo que eu vou cartografando 
como uma experiência que eu quero partilhar no 
mundo com as pessoas?

O rigor da lapidação: é isso! Para essa fase da 
lapidação me vem outra imagem: a do jardineiro. 
Imagina quantos tipos de jardineiros, jardineires 
há. O jardineiro que tomava conta daqueles palá-
cios franceses que até hoje a gente olha de cima 
e a árvore está lá na régua do esquadro e tem um 
efeito bonito. Ele tinha esse objetivo, de conseguir 
fazer um jardim que impressionasse não só o seu 
marquês, como a senhora princesa, e eventual-
mente o rei que visitasse ali. Agora um jardineiro 
que tenha a sua lavrazinha lá fora. Nem digo lavra 
no sentido de comer, pois quer ter mesmo um 
jardim estético. Ele não está preocupado se o mar-
quês vem ver, se o rei vem ver, aliás pode ninguém 
vir ver, pode ser na parte de trás do quintal, então 
ele tem uma relação diferente com este jardim. E 
eu creio sobretudo, se for nessas culturas orien-
tais, que ele explora uma relação muito mais da 
minúcia, do pequeno detalhe, do que dos grandes 
resultados. Aí já estamos a falar de outro tipo de 
jardinagem e que um não é mais do que o outro, 

A:

O:

CONVERSA



57

são jardinagens diferentes. Outro poderá dizer “a 
minha intervenção na jardinagem é mínima. Eu 
só faço algum tipo de intervenção para pôr água, 
para proteger alguma planta e quero que o jardim 
nasça o mais selvagem possível”. Essa lapidação, 
com essa imagem que eu estou a tentar criar na 
jardinagem, existe na escrita. Nota-se também, 
às vezes, quem é o escritor que está à espera da 
visita e quem é o escritor ou escritora que não está 
à espera de visita nenhuma. Agora isso realmente 
cabe a liberdade de cada um e os objetivos de cada 
um, mas a relação de trabalhar as coisas peque-
nas, de ir lapidando, de ir cuidando ou da palavra 
ou do texto, eu creio que faz parte dessa arte que é 
chamada de literatura. Ainda reservando o direito 
de cada um fazer como quer, obviamente, mas 
faz parte do cuidado. Eu não sei como se chama 
aquela arte japonesa que eles têm de pôr areia 
no jardim, depois eles vão lá e refazem o jardim, 
depois eles fazem outra vez, e depois refazem 
outra vez.. aquilo é um exercício para acalmar 
também, sabes? O jardim, às vezes, eles fazem 
com pedrinhas e com areia, acho que é no Japão 
que eles fazem desenhos e padrões. É claro que 
aquela arte pode ser lida de muitas maneiras, mas 
ela obviamente envolve a delicadeza. E não vais 
chegar lá e varrer a areia de qualquer maneira, não. 
É ir acalmando a areia, é ir à procura de padrões 
na areia que são esteticamente daquela pessoa, 
porque é a mão dele (eu posso gostar ou não dos 
padrões). E eu acho que a palavra tem isso, sobre-
tudo a poesia. Por isso é que a poesia é dificílima 
e por isso que na dança da poesia, digamos, é tão 
importante o que não se diz quanto aquilo que se 
diz. Há uma espécie de mistério que fica por ser 
dito que faz parte do poema. O poema não é feito 
só daquilo que lá está. É sobretudo feito daqui-
lo que se escolheu não estar, não deixar. Havia 

Aline Bernardi e Ondjaki



58

um poeta angolano (ele é poeta, mas é falecido), 
chama-se Ruy Duarte de Carvalho, e às vezes eu 
ponho-me a ler frases dele e pequenos poemas, 
e eu digo: “Caramba, quanta delicadeza, quanto 
trabalho”. Claro que eu não posso saber se aquilo 
foi fruto de muito trabalho, ou de muito instinto, 
ou de muito controle, muita mudança, não é isso. 
Mas o fato dele ter aprovado o poema daquela 
maneira implica o cuidado com a minúcia e com 
a lapidação, não tem outro termo, literariamente 
é a lapidação. Isso é bonito, não sei se a gente faz 
esse cuidado com a vida, esse cuidado com os 
outros, mas normalmente esse cuidado nota-se 
muito no texto poético, em algumas esculturas e 
também nas obras – na obra de uma casa quando 
o pedreiro pinta e acaba uma parede, tu notas o 
grau de envolvimento que a pessoa teve com a 
sua arte. Nota-se perfeitamente. Pode-se olhar 
para o chão, para uma janela. Não se trata de ser 
caro ou ser barato, trata-se da colocação da ja-
nela, dos ruídos da janela. Alguém disse “falta 
aqui qualquer coisa”. Isso é bonito. A marcenaria 
é uma arte lindíssima, por exemplo. Tu achas que 
a marcenaria também é uma dança?

Acho. Nossa, muito! A agricultura é uma dança 
lindíssima também.

Tem na agricultura uma inteligência do corpo, 
não é? Por exemplo, quem está com a enxada, 
para não fazer força nas costas, o movimento, a 
maneira como pega a enxada... O momento em 
que largas e relaxas e voltas a contrair... Tem muita 
inteligência no movimento físico da agricultura.

Muita. E isso me interessa, essa tessitura entre 
gestos cotidianos e gestos extracotidianos são 
matéria-prima para construção da dança enquanto 

A:

A:

O:

CONVERSA



59

cena, enquanto esse momento que escolhemos 
lapidar para partilhar, enquanto uma experiência 
coletiva de nos abrir a uma percepção da nossa 
sensação com o corpo, com a nossa capacidade 
de nos conectarmos com a vida. Como que abrem 
caminhos de conexão com a vida! Mas isso pode 
acontecer realmente no trabalho com a terra, no 
trabalho com a madeira; na obra de uma casa. 
Isso acontece em múltiplos espaços do cotidia-
no: do plantio, do cultivo, dessa relação com o 
germinar sementes, do cuidado com as plantas… 
Essa tessitura entre vida-arte-vida é algo que me 
motiva muito a seguir construindo com a arte. E 
aí eu queria saber de você: quando um livro seu 
nasce, como ele devolve algo para sua vida? O 
caminho desse livro no mundo retece a sua vida? 
De que maneira as construções cotidianas e os 
processos de subjetivação se entrelaçam com 
os processos de criação artística?

Sim, eu acho que o livro tem dois momentos de 
grande devolução. Sim, óbvio, na altura em que 
está pronto, que ele sai, que a pessoa considera 
pronto, pelo menos está pronto para seguir outro 
caminho e não ficar só conosco. Mas eu acho que 
o grande diálogo, o grande momento das devolu-
ções é no momento da escrita. No momento da 
escrita, o livro traz dificuldades, fantasmas, outras 
respirações… É um desafio interno muito grande. 
Por exemplo, os caminhos da literatura por vezes 
trazem correntes, digo ligações, que tu desconhe-
cias. Eu ouço mais isso agora do que há alguns 
anos. Já escrevo há algum tempo e houve uma 
altura em que a escrita para mim era algo de fato 
mais externo a mim. A literatura era toda ficção, 
a criar uma história desse-daquele. Passam-se 
muitos anos, não leio uma história e de repente 
vou a uma escola, algum lugar e alguém lê um 

O:

Aline Bernardi e Ondjaki



60

texto meu (que é uma coisa que fazem muito e que 
a mim me desagrada, mas para quem lê é normal), 
e o aluno diz: “Ah, eu vou ler para você esse texto 
seu”. E eu digo: “Oh meu Deus, por que é que não lê 
o texto de outra pessoa para mim? Se é para mim, 
e eu já escrevi...” E aí, eu comecei a ver o que se 
passava neste momento. Porque me incomodava 
que alguém quisesse ler para mim, à frente de outra 
pessoa, um texto meu... Percebes? E aí, entendi: 
“Ah, afinal o texto é íntimo. Ele está a pegar uma 
parte da sua intimidade, está a ler aquilo... Não é 
íntimo porque conta coisas da minha vida. É íntimo 
porque saiu de mim, saiu da minha pele, saiu de 
fenômenos inexplicáveis”. E as pessoas acham 
que é uma homenagem. E eu não percebo isso, 
chego num lugar e é como se tu agora dissestes: 
“Eu agora vou ler um capítulo inteiro”. Tu estás a 
ler para quem? Eu já conheço… Não preciso que 
leiam, porque já passei por esse texto 119 vezes 
antes dele ser publicado. Mas isso chama a aten-
ção que é preciso pensar: “Incomoda, sente-se 
vaidoso, sente-se perturbado? O que acontece 
quando alguém lê um texto teu?”. E aí eu prefiro 
que o texto seja um daqueles que eu não entendo. 
Tem alguns poemas meus que eu não entendo, que 
são os que eu prefiro. Os poemas que eu entendo 
perfeitamente, não vejo interesse neles; gosto 
mais daqueles que eu tenho mais dificuldade de 
entender. Mas é uma aprendizagem da intimidade 
da palavra, e do quanto o texto somos nós. Eu não 
sabia disso. Eu comecei a aprender isso há rela-
tivamente pouco tempo. O texto também somos 
nós. Não é apenas o texto assinado por mim, é 
um bocado de mim, mas, ainda assim, não tenho 
a certeza de que isso seja verdade, mas estou 
aberto para que seja. Ainda não estou convencido. 
Não sei se eu respondi a tua pergunta, mas tem 
pergunta que não dá para responder.

CONVERSA



61

Eu gosto muito disso, de você trazer o quanto o 
texto é parte de nós; revela uma intimidade em nós 
que pode nos surpreender em sensações agra-
dáveis ou desagradáveis, e vai sendo uma dança 
também das sensações. Isso me interessa muito 
para perceber o quanto a palavra, antes de ser 
um veículo de comunicação, como a gente está 
usando aqui para conversar e gerar encontros 
no processo de sociabilização, antes disso ela é 
carne de/em nós. Ela é uma pele que se estende 
também do/no nosso corpo. Eu sinto a palavra 
como uma dobra de nossa carne. Quando eu falo 
carne, é sobre essa relação com a musculatura 
da palavra que articula sensorialidades enquanto 
a mastigamos, trituramos, saboreamos, enfim, 
manuseamos modos de deixá-la existir entre nós. 
E me interessam muito esses tensionamentos da 
relação do corpo com a palavra. Ir trazendo essa 
vivência da palavra enquanto carne para diluir essa 
perspectiva de uma palavra que está só colada 
ao que ela significa, ou seja, a palavra como um 
espelho de significados. Mas, antes de ela ser 
significado, ela é carne, é gesto, é traço, é fricção.

Sim. Há uma coisa bonita nisso, também: a pa-
lavra é simultaneamente de todos e de ninguém. 
Isto é, eu, ao dizer casa, alguém reconhece a casa, 
mas eu posso estar falando de outra casa. Para 
mim a palavra casa pode ter outro significado, 
mas é na relação que eu tenho com essa e com 
outras palavras que entra o lado carne e o lado 
íntimo que eu (cada um) tenho (tem) com a pa-
lavra. Eu gosto dessa ideia quando a pessoa diz: 
“Não, mas eu quando digo a palavra tal estou a 
querer dizer a palavra tal”. Eu ouço com muita 
atenção quando alguém me diz isso, para não 
partir do pressuposto de que a palavra amarelo é 
igual para todos, ou a palavra laranja, ou a palavra 

A:

O:

Aline Bernardi e Ondjaki



62

amor, ou a palavra sexo, ou a palavra liberdade. 
Há uma relação, e voltamos às combinações in-
finitas por um lado. Outra coisa que me lembrou 
do que estavas a dizer é: a palavra é tão corpo e 
é tão parte de nós no sentido em que queremos 
dar ou não dar, ficar em silêncio, que por isso é 
que escandaliza tanto quando encontramos uma 
pessoa ou um grupo de pessoas que não têm 
direito à palavra. Não ter direito à palavra é não 
ter direito a inscrever a sua palavra. Não é que 
não tem fala, às vezes fala, mas não acontece 
nada. Às vezes grita e não consegue se defender. 
Às vezes pede ajuda e não aparece ninguém. 
Esse ser humano: estão a pô-lo normalmente 
num local em que ele não deveria estar, que é 
anular a palavra dele. Ou seja, ele está a gritar 
pensando que está a dizer uma coisa e os outros, 
intencionalmente ou por questões sociais, fazem 
aquilo não levar a lugar nenhum. Essa pessoa está 
silenciada, ou um grupo de pessoas. Isso é uma 
coisa que faz-me pensar: palavra acaba por ser 
corpo, é uma expressão também, suportamos 
a forma do outro se expressar. Como é que o 
outro vai pedir auxílio? Como é que o outro vai 
se comunicar? Como é que o outro vai cumpri-
mentar? Acho bonito a ideia, sim, do corpo da 
palavra. Bem, o Manoel de Barros tinha umas 
ideias em relação à palavra ser corpo e o corpo da 
palavra. Há uma específica que ele fala do corpo 
da palavra bunda -- posso estar a confundir --, 
mas eu tenho ideia de que Manoel de Barros fala 
do corpo da palavra bunda, mas tem também o 
corpo da palavra liberdade, o corpo da palavra 
amor, o corpo da palavra outro. Quem é o outro? 
Quem são os outros? É muito bonito o território 
da palavra. Como se chama o nosso tradutor?

CONVERSA



63

[Ondjaki se refere ao tradutor de Libras, língua de 
sinais, que atuou na conversa ao vivo, a qual é a 
referência para essa conversa em texto escrito.]

Atanael.

Atanael? Eu fico a pensar como é que ele está a 
traduzir a tua língua portuguesa. Você tem uma 
língua portuguesa muito especificada, cheia de 
atravessamentos, arejamento, incorporamento, 
seus alinementos, bernardimentos... Eu não sei 
como que ele está fazendo. É corajoso, corajoso.

[risos] E é linda a gestualidade dele.

Estou a ver. É uma dança muito fluida.

Muito. Eu fico às vezes só olhando para o Atanael 
compondo imagens e texturas, enquanto eu  
te escuto.

Já fizeste dança a partir dessas partículas de co-
municação da linguagem gestual?

Não, não. Eu não sou introduzida nessa linguagem 
de Libras.

Mas poderia ser influenciada mesmo sem ser in-
troduzida, pode ser influenciada, né?

É um universo [respiração]. A gente juntou fios 
e fios, foi se desdobrando e fiquei muito movida 
de você trazer também essa relação da palavra 
que não ganha corpo de escuta na sociedade, a 
palavra que é esquecida, a palavra que é apagada. 
Adoraria conversar mais sobre isso, mas ficarei em 
ressonância silenciosa e com a corpa preenchida 
de muitas emoções para a gente seguir tecendo 

A:

A:

A:

A:

A:

O:

O:

O:

O:

Aline Bernardi e Ondjaki



essas conversas. E para fechar nosso encontro, 
queria te pedir para ler um poema de alguém – não 
estou pedindo para leres um poema seu. [risos].

[risos]. Eu, hoje, por acaso, fui a falar com uns 
alunos e tinha aqui um livro, que anda sempre aqui 
perto, que é o livro do Ruy Duarte de Carvalho, a 
obra reunida da poesia do Ruy. Eu posso garantir 
que nessas 440 e tantas páginas, tenho quase 
certeza que a gente pode fazer assim, abrir e en-
contrar uma coisa qualquer, e lá está, e é, e olha 
o Ruy a falar contigo, posso?

[enquanto Ondjaki fala, manuseia as folhas do 
livro e vai abrindo aleatoriamente em uma página.]

O:

64CONVERSA



65

“Naquele ano a chuva choveu tanto que a memória 
perdeu todo o sentido. As gargantas entupiram-
se de limos e as testas que os velhos pousavam 
nas mãos fundiam-se aos dedos e os braços às 
pernas e os gestos de graça fundiam os corpos 
e as jovens crianças ficavam coladas ao peito 
das mães. Só as bocas teimavam em manter-se 
abertas e quando mais tarde a chuva parou, das 
bocas saíram grossas aves negras que abalaram 
logo daquelas paragens. E a seca voltou e o mundo 
secou. A carne antiga a dar-se agora em terra, 
os fósseis em pedra e as ramas em húmus. E os 
passos poliram pouco a pouco as formas. Naquele 
ano a chuva choveu tanto que a memória nunca 
mais teve sentido.”

Chama-se “Final”, esse texto. Por acaso é um 
texto conhecido dele. Quando ele diz “Naquele 
ano choveu tanto”, a gente já se lembra do Ruy.

Aline Bernardi e Ondjaki



o que escapa através dos poros? 
entregue o peso do corpo no  
chão e conviva em proximidade com 
esta pergunta. demore-se com a 
pergunta e tenha por perto uma folha 
de papel ou um caderno e canetas 
coloridas. role e deslize o corpo pelo 
chão, encontrando outros apoios para 
entregar o peso. o que escapa dos 
poros pode ser impresso no papel? 

prática de

3.



escreva em fluxo contínuo 
o que estiver orbitando  
no espaço e que você possa  
captar. experimente não pausar  
o movimento para escrever.  

da
nç

ad
a  

escrita

siga rolando e deslizando o corpo  
pelo chão enquanto a liberação da 
escrita acontece. a escrita, antes de 
ser um conjunto de letras ordenadas, 
pode ser o que?



68

Aline Bernardi

POR QUE ESCREVO 
CARTAS?



69

As cartas são espaços onde os afetos se sobrepõem, as camadas 
se desabrocham, a poesia pode emergir despretensiosamente, os 
assuntos se mesclam. As cartas são lugares de interseção entre 
conhecimentos orais e letrados, de modo que criação e pesquisa 
possam andar de mãos dadas. Por isso, escolhi escrever a dis-
sertação de mestrado em um formato que reunisse um conjunto 
de 22 cartas. Nomeada “Lab Corpo Palavra: correspondências 
moébidicas entre poéticas cartográficas” e defendida através do 
PPGDan/UFRJ1, busco traçar as tramas éticas, estéticas e polí-
ticas da abordagem artístico-pedagógica que vem sendo o Lab 
Corpo Palavra (Lab) nos últimos oito anos. A versão impressa da 
dissertação teve um processo de interferências artesanais, com 
diferentes texturas de papéis, colagens, costuras, 
fotos, bilhetes, cheiros, desenhos, tracejados, 
rasuras como “princípios assentes nas dimensões 
do inacabamento e da imprevisibilidade, vindo 
a produzir efeitos de encantamento” (SIMAS e 
RUFINO, 2018, p. 25).

O Lab vem se dedicando a ser um ambiente de experimen-
tação das escritas dançadas, sensórias e performativas em uma 
perspectiva cartográfica. Escritas que deixam o verbo brotar da 
experiência com o campo das sensações, grafias que expressam 
o que oralmente o corpo fala em sua existência. As cartas incitam 
a força pulsional do corpo, instaurando uma narrativa poética de 
transversalidade temporal e espacial; permitem um hibridismo 

1	 Programa de Pós-Graduação em Dança da Universidade Federal do  
Rio de Janeiro. Integrei a primeira turma do mestrado em dança  
deste programa. F

IG
U

R
A

 1
. D

E
F

E
S

A
 O

N
L

IN
E

 D
A

 D
IS

S
E

R
T

A
Ç

Ã
O

 L
A

B
 C

O
R

P
O

 P
A

L
A

V
R

A
: 

C
O

R
R

E
S

P
O

N
D

Ê
N

C
IA

S
 M

O
É

B
ID

IC
A

S
 E

N
T

R
E

 P
O

É
T

IC
A

S
 C

A
R

T
O

G
R

Á
F

IC
A

S



70POR QUE ESCREVO CARTAS?

desierarquizado das proposições artísticas e pedagógicas, fazen-
do com que as encruzilhadas aconteçam enquanto inauguração 
fecunda de encontros plurais e heterogêneos, tanto ontológica 
quanto epistemologicamente.

Não por acaso sabemos que pouco se escreve, ainda, sobre 
a experiência do conhecimento por meio do corpo, das sensações. 
Falar sobre o corpo se tornou mais um assunto que prolifera no 
mesmo registro da transcendência e da lógica dos poderes, na 
disputa entre saberes que caracterizam os dias de hoje, também, na 
academia. Porém, a escrita sobre as experiências vividas no corpo 
enquanto força imanente na corporeidade insiste em sua presença 
em alguns escritos, que buscam produzir conotações sensórias em 
seus textos. A intenção é buscar abrir o corpo para seus excessos 
liberando o corpo empírico, corpo orgânico, na direção do corpo 
imutável, capaz de sair do registro da trivialidade capturada pelas 
formas cristalizadoras que insistem em moldá-lo e representá-lo 
(BORGES, 2019, p. 83).

	Na dissertação de mestrado, as cartas escritas tiveram 22 
destinatárias(os) escolhidas(os) com precisão e rigor, mas algumas 
pessoas às quais desejo escrever e com as quais quero dialogar 
ficaram de fora, e por isso seguirei escrevendo cartas, tanto para 
quem já escrevi, continuando assim a conversa, quanto para quem 
ainda não escrevi. As 22 pessoas que compõem a dissertação são: 
Lígia Tourinho, que foi minha orientadora no mestrado; e mais 
sete cartas em cada capítulo. No capítulo I, reuni pessoas que me 
ajudaram a criar os fundamentos éticos-políticos-estéticos do Lab 
Corpo Palavra: Virgínia Kastrup, Suely Rolnik, minha mãe Glória 
Maria Bernardi, Katya Gualter, Maria Ignez Calfa e Hélia Borges, 
sendo que as duas últimas integraram as bancas de qualificação 
e defesa; neste capítulo também incluí uma carta às leitoras e aos 
leitores. No capítulo II, fiz cartas para quem me ajudou a lapidar 
os princípios metodológicos da prática laboratorial: integrantes 
do Lab, Maria Alice Poppe, Soraya Jorge, Angel Vianna, Steve 
Paxton e Lisa Nelson, Ciane Fernandes e os invisíveis, que no 
meu entender são os pressentimentos e os acasos sincrônicos. 
E, no capítulo III, trago cartas aos artistas/pensadoras(es) que 
me inspiram na criação das poéticas relacionais, cartográficas 
e performativas: uma carta direcionada à equipe de artistas do 



71Aline Bernardi

projeto Decopulagem2, Lygia Clark, Clarice Lispector, Ondjaki, 
Manoel de Barros, Sandra Benites e Ailton Krenak. O terceiro capí-
tulo da dissertação é todo dedicado às encruzilhadas poéticas que 
vêm me interessando investigar: as manualidades, as tessituras e 
texturas, o hibridismo de linguagens artísticas, as andarilhagens 
do viver engravidando a arte de nossos depoimentos existenciais 
e compondo as grafias de nossas presenças vibráteis.

Por que escrever cartas? Busco nas cartas um canal para a 
criação de poéticas, pois as cartas são generosas em sua capacidade 
de gestar e criar afetos, de modo que a temporalidade é guiada pelo 
atravessamento de forças intensivas, agenciando a experiência de 
sensorialidade no/do corpo. As cartas deixam vazar o que desliza 
pelos interstícios das vísceras, o que pulsa na polifonia rítmica 
de um corpo que se faz vivo e, portanto, vulnerável, suscetível às 
aberturas infinitas e desassossegantes do que em nós é sensível, 
do que no corpo floresce como sensação, sentimento, imagem, 
movimento, pensamento. 

Essa escrita que escapa das formas fixas, que desvia da 
captura representativa, que perfura o cogito3 cartesiano, que borra 
regras de formatos enrijecidos, é uma escrita que se deixa atraves-
sar pela mudança respiratória, pelas dores da condição existencial, 
pelas cicatrizes acumuladas na vida. As cartas abrem múltiplas rotas 
de saberes e fazem convergir uma infinitude expressiva de grafias. 
Nas cartas cabem músicas, poemas, confissões, manifestos, rei-
vindicações, declarações, segredos, pressentimentos, memórias; 
ou seja, a palavra escrita em cartas é poética e performativa, por 
atuar feito

sopro, hálito, dicção e acontecimento, a palavra 
proferida grafa-se na performance do corpo, por-
tal da sabedoria. Como índice do conhecimento, a 
palavra não se petrifica num depósito ou arquivo 
estático, mas é, essencialmente, kinesis, movimento 

2	 Livro-performance lançado pela autora em 2019, juntamente com um espe-
táculo solo.

3	 “Justamente, tendo em conta que o movimento, a perturbação contínua de 
um corpo vivo, desestabiliza o sujeito sedentário do conhecimento orien-
tado pelo cogito cartesiano em busca da segurança da verdade, da medida 
e do fundamento” (BORGES, 2019, p. 21).



72POR QUE ESCREVO CARTAS?

dinâmico, e carece de uma escuta atenciosa (MARTINS, 
2003, p. 67).

Poesia é tempo. Tempo como ritornelo, disperso em 
uma espacialidade rítmica. (...) o discurso poético 
pressupõe recorrências, ressonâncias, voltas, re-
gimes de ciclos, procedimentos de retornos, simul-
taneidade de vários tempos e sua reversibilidade 
(MARTINS, 2021, p. 30).

Muitos artistas, em diferentes territórios culturais, se utili-
zaram e se utilizam da carta para deixar vazar seus afetos enquanto 
expressam seus propósitos artísticos e seus posicionamentos 
ético-políticos. Por vezes, artistas escreveram cartas às(ès/aos) 
parceiras(es/os) contemporâneas(os), como a exemplo do livro de 
correspondências entre Hélio Oiticica e Lygia Clark, que revela mui-
tas intensidades dessa amizade, feitas no período de 1964-1974, 
quando Hélio seguiu morando no Brasil e Lygia estava em Paris. Em 
1968, numa das cartas, Lygia escreve que “a vida é sempre para 
mim o fenômeno mais importante e esse processo quando se faz 
e aparece é que justifica qualquer ato de criar, pois de há muito a 
obra para mim é cada vez menos importante e o recriar-se através 
dela é que é o essencial” (CLARK, 1998, p. 56). Outras vezes, ar-
tistas-pensadoras(es) se utilizaram das cartas para conversarem 
com pensadoras(es) de outra época, como é o caso do livro que 
reúne Cartas a Spinoza cuja remetente é a Dra. Nise da Silveira4, 

que finaliza uma de suas correspondências assim:

Estou muito longe da pretensão de entreter uma 
conversa com você sobre o bem e o mal. Escrevo-
lhe cartas despretensiosas, de coração aberto, 
correndo o risco de incorrer em muitos erros.

Para você o bem e o mal não têm existência. São 
meras imaginações que dependem daquilo que nos 

4	 Médica psiquiatra brasileira, mundialmente reconhecida por sua contri-
buição nos estudos e tratamentos em saúde mental.



73Aline Bernardi

traz alegria ou tristeza, recompensas ou castigos. 
Minha experiência é outra. O bem é difícil de ser 
visto por nós, tal a volatilidade e as circunvolu-
ções estranhas que traça para tocar-nos como uma 
asa levíssima. Nunca conseguimos saber de onde 
voa. Mas o mal, caro amigo, digo-lhe que já vi 
o mal concretamente. Já o vi como dura matéria 
que houvesse passado por muitas destilações até 
ficar depurado de quaisquer outros elementos que 
o atentassem. Foi no fundo dos olhos de alguns 
humanos que vi o mal faiscar (SILVEIRA, 2020, 
p. 67).

A carta enquanto escrita traz muito dessa vida que escorre 
na pele, dessa fala que entoa ritmos de um corpo que está vivo. 
Uma poética encharcada de posicionamento ético e político, que 
expressa a experiência vivida. Quero, aqui, seguir conversando com 
Lygia Clark e abrir conversa com Hélio Oiticica, a partir da interação 
com trechos desse livro de cartas entre esses artistas brasileiros 
que são fundantes de nossa arte. Proporei um entrelaçamento 
dessas cartas que escreverei com fragmentos das cartas escritas 
por eles. Quando Lygia fez a passagem, eu tinha 4 anos de idade; 
quando o Hélio faleceu, eu nem havia nascido. Mais um motivo para 
escrever cartas: uma maneira de conversar com essas pessoas que 
tanto contribuem com a musculatura ético-estética-política que 
vou encarnando dia a dia.

Estico até à seda 
o fio das palavras 
as palavras são como os olhos  
das mulheres 
fios de pérolas ligadas pelos nós da vida 
(TAVARES, 2011, p. 244)



74POR QUE ESCREVO CARTAS?

Rio de Janeiro, Laranjeiras, 08 de setembro de 2022

Estimada Lygia Clark,
 

Abro essa carta com o desejo de seguir dialogando contigo sobre 
as poéticas relacionais que tanto aparecem em seu fazer artísti-
co-existencial. Na carta que fiz a você no ano passado, nomeei 
alguns de seus Objetos Relacionais que me inspiraram a conceber 
o Decopulagem5, um livro-performance que lancei em 2019, e a 
performance itinerante Corpo ambiente6, criação de 2015. Em 
especial, falei o quanto o Caminhando segue nos arrebatando e 
convocando às muitas torções necessárias das experiências de 
vazio-pleno, como você bem nomeia. Teci essa primeira carta em 
diálogo com o que Rolnik (2018) elabora das Micropolíticas Ativa 
e Reativa a partir de sua obra Caminhando, constatando que 

segue extremamente insurgente combater o esva-
ziamento da vitalidade como fruto da primazia das 
ações a partir do viés dicotômico formulado pelo 
sujeito(a/e) da razão consolidado no iluminismo, 
sujeito que opera a corporeidade adormecida pela 
racionalidade, corpo(a/e) que nega o acesso ao  
vazio-pleno da existência. O seu trabalho, portan-
to, deixa escoar os fluxos para reciclar a pulsação 
da vida. Caminhando nos oferece a encruzilhada 
constante na relação com o desejo: a escolha pelo 
gesto de cortar como reprodução infinita de uma 
forma já pré-determinada e estagnada; ou a escolha 
em fazer o corte como uma processualidade infin-
dável das diferenciações dos caminhos percorridos 
(BERNARDI, 2021, p. 204).

5	 https://www.youtube.com/c/AlineBernardi/playlists: nesse link há uma 
playlist chamada Decopulagem, com vários vídeos dos desdobramentos 
deste livro-performance.

6	 https://www.youtube.com/watch?v=dlOtMPI4JdY&t=58s: entrevista sobre a 
performance Corpo ambiente, quando foi apresentada no Olha, Imagina, 
Escuta, Sente, no MAC-Niterói, em 2017.



75Aline Bernardi

Nesta carta de hoje, me debruço a dialogar com as corres-
pondências que você trocou com Hélio Oiticica, entre 1964 e 1968, 
um período histórico do nosso Brasil marcado por uma política 
ditatorial e militarizada, que provocou muitas censuras, torturas 
e perseguições a quem tem uma escolha progressista, que se ca-
racteriza por estar “a favor da vida e não da morte, da equidade e 
não da injustiça, do direito e não do arbítrio, da convivência com o 
diferente e não de sua negação, não temos outro caminho senão 
viver plenamente a nossa opção” (FREIRE, 2000, p. 32). Esse texto 
de Paulo Freire é parte do seu livro inacabado Cartas pedagógicas, 
que ele estava preparando, em 1997, quando fez a passagem. Me 
encanta imaginar que Paulo Freire tenha escolhido as cartas como 
modo de tecer esse último livro, pois acredito que as cartas nos 
aproximam das(os) nossas(os) leitoras(es), nos põem em contato 
direto com os nossos posicionamentos políticos, expõem a nossa 
opção ética perante a vida, fazendo com que tenhamos que “en-
carná-la, diminuindo assim a distância entre o que dizemos e o que 
fazemos” (Ibidem).

Tenho muito interesse pela poética das cartas e busco, aqui, 
expor por que escrevo cartas. Deparo-me com um dizer seu em 
uma das cartas que você fez ao Hélio, em 1964, que diz: “uma carta 
é sempre um pedaço da pessoa, e a gente que está longe lê uma, 
duas, três vezes tal a fome, que é a saudade, que a gente tem dos 
amigos! Acho que virei até antropófaga… Tenho vontade de comer 
todo mundo que amo” (CLARK, 1998, p. 25). Eu tenho a mesma 
sensação com o ato de escrever e ler cartas, e acredito que me fiz 
assim, com esse gosto, muito por uma experiência de infância. 

Aos 7 anos me mudei de minha cidade natal, o Rio de Janeiro, 
para uma cidade no interior do oeste paulista, e fui morar numa fa-
zenda com meu pai e minha mãe. Não conhecia ninguém e fiquei tão 
distante de minhas amigas(ues/os) e familiares. Eu estava na fase 
de alfabetização, aprendendo a ler e a escrever, e ao chegar naquela 
imensidão de espaço novo fiz amizade com um livro chamado O 
mundo de Sofia7, que é a história de uma menina que conhece a 
filosofia através de umas cartas que ela começa a receber de modo 

7	 O mundo de Sofia é um romance filosófico de Jostein Gaarder, publicado 
em 1991.



76POR QUE ESCREVO CARTAS?

misterioso. Aprendi então que poderia escrever cartas para minha 
avó, minha bisavó, minha irmã e amigas(ues/os) que estavam dis-
tantes de mim. Até hoje guardo algumas dessas cartas que escrevi 
neste período de cinco anos que morei no interior de São Paulo. 

Nos dias de hoje, com o avanço das tecnologias e a presença 
ininterrupta da internet e das redes sociais em nosso cotidiano, o 
gesto de escrever cartas à mão foi ficando esquecido, e muitas 
vezes é considerado démodé, pois passamos a escrever e-mails, 
mensagens rápidas e picotadas de WhatsApp, breves caracteres 
no Twitter, comentários sintéticos no Instagram. Passamos a nos 
relacionar muito pouco com a letra cursiva, com as manualidades 
das escritas, pois a maior parte do tempo estamos escrevendo em 
computadores, celulares e tablets, ou seja, em teclados. O manus-
crito está sendo substituído pelos textos digitados. 

Eu estou escrevendo essa carta a você através do teclado 
do notebook, mas tenho praticado também as cartas manuscritas. 
Recentemente escrevi um ensaio para a revista Quarta Parede8, 
onde fiz uma troca de cartas com Flavia Dalla, que assina a cura-
doria do selo artístico Celeiro Moebius9, do qual sou diretora ar-
tística. Olhe a Fita de Moebius sendo chão de criação e base das 
proposições artísticas e pedagógicas na minha trajetória! Para este 
ensaio, feito num formato híbrido de troca de cartas e entrevista, 
nomeado de Encantografando gestos relacionais entre telas10, 
Flavia e eu trocamos cartas manuscritas e nos enviamos por cor-
reio. Uma busca por poetizar a relação com o tempo, por tecer 
encantamentos através dos afetos que são degustados em outra 
temporalidade com o gesto de escrever e ler manuscritos: a escolha 
do papel e sua textura, a cor da caneta ou a mescla de cores, um 
postal ou uma foto impressa acompanhando a carta, o envelope e 

8	 https://4parede.com/tag/revista/ - link para a revista Quarta Parede.
9	 Celeiro Moebius é um selo artístico, espaço coletivo para encontros que 

dialogam com a perspectiva cartográfica, performativa e sensória do Lab 
Corpo Palavra. Moebius pois as nossas peles se tocam e se reconhecem 
enquanto fronteiras móveis, trânsitos múltiplos de fluxos, sensações e 
imagens, criando convergências híbridas e plurais na via da arte re-
lacional. Um celeiro de nutrição, germinação e abrigo de artesanias, 
alfaiatarias e andarilhagens poéticas, em escuta rítmica com a trama 
da vida-arte-vida. Site: https://www.alinebernardi.com/celeiro-moebius; 
Instagram: @celeiromoebius.

10	 https://4parede.com/19-artesanias-digitais-encantografando-gestos-re-
lacionais-entre-telas/ - link de acesso ao ensaio.



77Aline Bernardi

o jeito de fechá-lo, o jeito de sentar para escrever manualmente, a 
liberdade de movimentos ou de mudança da posição do corpo na 
relação com o papel, o calo no dedo do meio por causa do apoio 
da caneta ou do lápis, as qualidades de pausa e de acionamentos 
de fluxos da escrita, o percurso de ida aos correios. Tanta riqueza 
sensorial na experiência com os manuscritos acaba convocando 
outras nuances dos afetos. Isso me faz voltar a perceber o quanto 
o Caminhando é revolucionário, por ser 

um convite para tocarmos na experiência estéti-
ca-sensível da rede infindável e enigmática dos 
processos de diferenciação e mutabilidade da trama 
arte-vida. Um papel, uma tesoura e cola: o risco 
do encontro com esses materiais serem um nada 
desvitalizante ou uma ativação da vibratilidade do 
estar viva é a radical e desconcertante proposição 
que você nos lança. A experimentação de construir 
um Anel de Moebius com esses materiais e cortá-lo 
em pontos diferentes, deixando o caminho aberto à 
potência da processualidade inacabada. Um fazer 
do encontro com a diferenciação de si mesma(o/e) 
no ato de cortar continuamente a fita moébidica 
(BERNARDI, 2021, p. 201).

Escrever cartas manuscritas é como caminhar moebidi-
camente pelas manualidades, permitindo que o ato de criar pen-
samento esteja entrelaçado com a sensação de desenhar a letra 
no papel. As cartas possuem uma permeabilidade mais porosa ao 
aparecimento de um acaso inesperado; ou, ainda, a revelação sú-
bita de um pressentimento, o que pode ser percebido como “uma 
textura ontológica de forças que não estão visíveis no espectro da 
forma percebida a olho nu, mas são sensíveis à pele” (Ibidem, p. 
176). Ou, ainda, uma via de acesso ao que pode estar momentanea-
mente desconhecido à percepção; e também uma fricção com as 
sensações desassossegantes do que, para nós, causa estranheza. 
Numa das suas cartas sem data ao Hélio você conta dois sonhos 
que teve, e os vincula a vivências cotidianas no estado de vigília, 
e constata que “a gente é muito mais inteligente por dentro do 



78POR QUE ESCREVO CARTAS?

que por fora” (CLARK, 1998, p. 32). Quando li isso me deparei 
diretamente com a sensação de tocar um pressentimento. Numa 
outra carta, também sem data, você compartilhou alguns acasos 
perceptivos após relatar seu dia de visitas ao Museu do Homem e 
ao Museu da Guiné, ambos em Paris: 

Se o homem não conseguir uma nova expressão den-
tro de uma nova ética ele estará perdido. A for-
ma já foi esgotada em todos os sentidos. (...) O 
que nos resta? Novas estruturas a descobrir. É a 
carência de nossa época. Estruturas que corres-
pondam absolutamente a novas necessidades de o 
artista se expressar. (...) O tempo é o novo vetor 
da expressão do artista. Não o tempo mecânico, é 
claro, mas o tempo vivência que traz uma estrutura 
viva em si. Sinceramente eu tenho certeza de que 
os Bichos são isso, sem modéstia e sem exageros 
(Ibidem, pp. 34-35).

Aqui no Brasil, em plena década de 20 do século XXI, esta-
mos atravessando muitas reformulações da percepção sobre como 
podemos nos relacionar com o tempo, visto que a globalização, a 
presença das tecnologias e das redes sociais aumentam nosso de-
safio. Concordo contigo quando dizes que o tempo é o novo vetor 
da expressão do artista, fazendo menção a esse tempo vinculado à 
qualidade do vivenciar as experiências relacionais, seja com outras 
pessoas, com seres de outras espécies, com os objetos, com os 
lugares, com o planeta, com o cosmos. 

Nesse sentido, apesar do grande retrocesso que estamos 
tendo a nível macropolítico e da imensa crise da democracia repre-
sentacional, em especial no período de 2019-2022, vivemos um 
momento histórico provocativo, excitante, insurgente nos debates 
étnicos-raciais, nas questões de gênero, nas fricções feministas, 
nas questões climáticas, nos debates acerca das políticas deco-
loniais… A ciência e a produção acadêmica em nosso país vêm 
passando por uma transformação estrutural significativa; ainda 
há muito a ser feito, mas é esperançoso testemunhar e participar 
de algumas proposições. Uma das propostas mais animadoras 



79Aline Bernardi

é a ciência encantada junto à perspectiva da epistemologia das 
macumbas, trazidas por dois professores-pensadores cariocas, 
Luiz Antonio Simas e Luiz Rufino, que dizem:

A fundamentação de uma ciência encantada nos 
provoca a problematizar as ciências humanas e o 
conceito de humanidade, assim como foram veicu-
lados ao longo do tempo. Dessa forma, partimos 
da orientação de que ambas as noções padecem 
de uma condição de desencantamento, ou seja, de 
não vitalidade. Os desencantamentos das ciências 
humanas e da noção de humanidade assentam-se, 
basicamente, na incapacidade que os modelos ali-
cerçados nos paradigmas do Ocidente europeu têm 
de não reconhecer outras perspectivas ontológicas, 
epistemológicas, cosmogônicas e filosóficas produ-
zidas fora do eixo em que ele julga se concentrar 
(Ocidente europeu como ideologia).

Outro fator é a incapacidade de descentrar a ex-
periência de saber de mundo da figuração da espé-
cie humana como mantenedora, única, desse saber. 
Para uma epistemologia das macumbas há que se 
credibilizar as inúmeras formas de experiências, 
principalmente aquelas não possíveis no colonia-
lismo ocidental, como mantenedoras e produtoras de 
saber. Pedras de rio, caroços de dendê, plantas, 
animais, sons, conchas e muitas outras formas são, 
na relação com o que inventamos da vida, formas 
de manutenção, produção e orientação de saberes 
assentados em outras lógicas (SIMAS e RUFINO, 
2018, p. 31).

Em 2020 e 2021 tivemos o início e o ápice da pandemia 
do covid-19, que reconfigurou nosso cotidiano, nos mantendo em 
isolamento social; e este ano ainda estamos nos adaptando aos 
encontros presenciais, e lidando com ondas de novas cepas do 
vírus pandêmico. Durante esse período, a sabedoria cosmológica 



80POR QUE ESCREVO CARTAS?

dos povos originários nos trouxe a noção da responsabilidade hu-
mana diante desta crise sanitária e de saúde pública, e também 
tem sido uma reorientação epistemológica para a possibilidade de 
reconstituir a nossa condição de viventes neste planeta. 

Ailton Krenak é uma das lideranças indígenas e uma das 
principais vozes que vêm ancorando o porvir de um outro tempo 
de nossa existência enquanto humanidade. Em 2019, ele nos 
oferece um livro chamado Ideias para adiar o fim do mundo; em 
2020 ele lança o segundo livro, com a instigante provocação de 
que A vida não é útil; e este ano já estou ansiosa para ler o terceiro 
livro, que é o Futuro ancestral. São palavras que reúnem uma 
força inaugural e ancestral da germinação de uma outra noção 
de humanidade, com base na cosmovisão dos povos originários 
– que, mesmo sofrendo ataques, perseguições, genocídio por 
parte de condutas políticas e éticas pautadas no colonialismo, 
conseguem atravessar os séculos e propor uma ética de rege-
neração da vida.

Foi impressionante, durante a pandemia, como acei-
tamos a convocatória para ficar em casa e fazer o 
distanciamento social. Salvo alguns excêntricos, 
todo mundo que pôde concordou com ela. Ora, se 
somos capazes de ouvir um comando desses, todos 
ao mesmo tempo, de permanecermos em casa, por 
que não seríamos capazes de ouvir o comando de 
parar de predar o planeta? De parar de destruir 
os rios e as florestas? (...)

Muita gente afirma que o que nos distingue dos 
outros seres é a linguagem; o fato de falarmos, 
termos discernimento e criarmos relações sociais. 
Ora, se a principal marca dos humanos é se dis-
tinguir do resto da vida terrestre, isso nos 
aproxima mais da ficção científica que defende que 
os humanos que estão habitando a Terra não são 
daqui. (...) Somos povos, tribos, constelações de 
gente espalhados pela terra com diferentes memó-
rias de existência.



81Aline Bernardi

Amigos que trabalham com história da filosofia e da 
tecnologia me disseram que o desvio dos humanos 
em seu sentimento de pertencimento à totalidade 
da vida se deu quando descobriram que podiam se 
apropriar de uma técnica. Atuar sobre a terra, so-
bre a água, sobre o fogo, sobre o vento, até sobre 
as tempestades que antes interpretavam como sendo 
fruto de um poder sobrenatural. Nas tradições que 
eu compartilho, não existe poder sobrenatural. Todo 
poder é natural, e nós participamos dele (KRENAK, 
2020, pp., 54;56).

Acredito que você gostaria de ouvir essas vozes que hoje 
estão nutrindo e conectando pessoas que vibram por uma ética do 
cuidado, e é esse vetor de tempo ancestral que venho praticando 
para grafar a existência, buscando cocriar poéticas relacionais que 
possam contribuir com a reinserção da coletividade de humanos 
na biosfera de nosso planeta Terra. Escolher cotidianamente ao 
que se vincular enquanto ancestralidade, exercitando a mudança 
do padrão vibratório que se expressa no como estamos manifes-
tando nossos atos de criar pensamento. Aproximar nossos modos 
de pensar aos modos de viver, diminuindo a distância entre o que 
desejamos e o que fazemos dia a dia com a vida. Sua existência 
enquanto ancestral da prática artística que me interessa permite 
que eu me sinta mais forte e me impulsiona a seguir tecendo fios 
de pertencimento à totalidade da vida, como tão bem convoca 
Krenak, outra existência ancestral que honro. 

com admiração e reconhecimento,
Abraços, Aline



82POR QUE ESCREVO CARTAS?

A busca por inaugurar outros modos da humanidade se relacionar 
com a vida segue sendo um vetor de extrema importância, e a 
pandemia do covid-19 veio lembrar a essa humanidade que, se 
não houver um redirecionamento radical de sua ação no/com o 
mundo, quem será extinta da biosfera é a própria espécie humana. 
Antonio Nobre, um dos maiores cientistas brasileiros, que estuda 
o impacto ambiental do desmatamento, em uma conversa com 
Krenak, realizada através do Ciclo Selvagem11, nos alertou: 

O que está acontecendo agora é o seguinte: em 2017, 
a Rússia foi o país que mais desmatou no mundo. 
Então, estão cortando florestas na Rússia para os 
chineses fazerem papelão e embalagens de produ-
tos de consumo. O clima da Europa está mudando. 
Só que lá atrás, há 500 anos, quando os europeus 
vieram para cá, eles tinham desmatado suas terras 
de origem sem pagar o preço que o desmatamento 
implica, que é a desertificação. Aí eles chegaram 
aqui na América do Sul, e uma parte importante de-
les chegou na porção Leste da América do Sul, onde 
estava essa floresta maravilhosa, a Mata Atlântica 
- um milhão e meio de quilômetros quadrados de 
Mata Atlântica - e saiu cortando tudo. Diria que 
mais de 97% da Mata Atlântica desapareceu. E logo 
no começo, tinha o pau-brasil, que foi levado para 
fazer tintura na Europa, desmataram tudo. Daí vem 
o nome desse país também (NOBRE, 2021, p. 05).

A colonização e o capitalismo injetam nas subjetividades uma 
motivação de vida que é regida pelo consumo, pelo poder de com-
pra que cada pessoa vai ter na sociedade. A competição é o modo 
operante das relações interpessoais dentro desse regime dominante 
que nos acopla ao inconsciente colonial-capitalístico (ROLNIK, 
2018), e nos faz guerrear com uma das espécies mais generosas 
de nosso planeta: as plantas. Será que somos capazes de aprender 
a agir em colaboração com as árvores e, consequentemente, com 

11	 Para conhecer melhor esse projeto, acessar https://selvagemciclo.com.br/. 



83Aline Bernardi

a vida? Pois “uma árvore atua no princípio da absoluta generosi-
dade, pois tudo que ela oferece são serviços para todos os outros 
seres” (Ibidem, p. 04). Acredito que para atuarmos de modo mais 
colaborativo é necessário ‘pensar’ em associação com o ‘sentir’. 
A condição sensível de nosso corpo é imprescindível para nosso 
intelecto agir com mais generosidade e gentileza.

Efetivamente, a sede do intelecto é a parte mais 
distante da Terra. Por muito tempo, me debati re-
cebendo um treinamento intelectivo bem objetivo, 
que é a formação científica. (...) E me debatendo 
com a origem, com essa conexão que tive com Gaia 
da infância na Mata Atlântica, vendo aquele modo 
estéril, pouco emocional, muito cartesiano e ra-
cional de ver o mundo, percebi essa desconexão. 
Comecei a pesquisar o que aconteceu. Por que a 
ciência tende a ser materialista e reducionista? 
(...) 

Porque, diferente do intelecto que obteve essa 
capacidade hipertrofiada de pensamento abstrato, 
que consegue fazer matemática, códigos, e esque-
cer do próprio corpo, o coração irriga todas as 
células do corpo. O coração não é só uma bomba, 
é um órgão cognitivo também. Já se descreveu um 
tecido de neurônios bastante desenvolvidos no 
coração. Qualquer pessoa que tem coração sabe 
que o coração é uma estrutura cognitiva, que tem 
uma capacidade de compreensão. Diferente do in-
telecto que funciona como uma faca, que corta a 
realidade em fatias e pedaços, o coração une. É 
uma propriedade intrínseca do coração a cognição 
que conecta, que une (Ibidem, pp. 11;14).

E por que considero tão fundamental experimentarmos o 
modo de atuação de uma Fita de Moebius? Porque através des-
sa superfície topológica relacional conseguimos perceber que a 
noção de “dentro” não está descolada, nem dividida ou separada 



84POR QUE ESCREVO CARTAS?

da noção de “fora”. O que acontece ao coração, afeta a mente; 
e o que pensamos, a maneira como criamos pensamento ressoa 
no que sentimos. Pensar e sentir não age separadamente; nosso 
corpo é um ecossistema, tal qual todo o nosso planeta. O que 
acontece conosco, acontece com o ambiente, com a Terra, com 
o cosmos. Experimentar essa perspectiva de indissociabilidade 
do dentro-fora que a Fita de Moebius nos oferece permite que a 
condição sensível de nossa subjetividade se conecte com uma 
ética de cuidado regenerativa.

O Caminhando, de Lygia Clark, é uma proposição de 1963, 
mas a Fita de Moebius aparece em uma outra proposição relacio-
nal nomeada de Diálogos de mão12, que Lygia Clark fez com Hélio 
Oiticica em 1966. A amizade, empatia, parceria e intimidade entre 
os artistas é revelada em muitos momentos no livro que expõe 
algumas de suas cartas trocadas. Numa das cartas de 68, Hélio 
revela a Lygia seu entusiasmo com a realização da Manifestação 
Ambiental que foi nomeada de Apocalipopótese, que aconteceu 
no Aterro do Flamengo:

O que quero lhe contar é a Manifestação do 
Aterro; foi a melhor com o público que já fiz: 
desta creio que posso tirar um novo sentido 
para tudo. Chamou-se Apocalipopótese, termo 
inventado por Rogério [Duarte] como um novo 
conceito desse tipo de objeto mediador “para a 
participação” ou o que se constrói por ela: eu 
com as capas, Ligia com “os ovos”, Antônio Manuel 
com as “urnas quentes”, que eram caixas fechadas 
para serem destruídas ou abertas, sempre com 
algo escrito ou pintado dentro (...) houve aí algo 
mais importante do que o sentido de happening 
pelo sentido realmente aberto das experiências 
(OITICICA, 1998, p. 50).

12	 https://www.youtube.com/watch?v=BwR2v1hfd-0: vídeo produzido em 2015 
pelo Museu de Arte Moderna do Rio de Janeiro, baseado em uma pro-
posição da artista Lygia Clark, intitulada Diálogo de mãos, de 1966, 
pertencente ao acervo do MAM.



85Aline Bernardi

Rio de Janeiro, Laranjeiras, 30 de outubro de 2022

Caro Hélio Oiticica,

Abro essa carta a você num dia histórico pro nosso país: o dia das 
eleições. Nos últimos seis anos tivemos um retrocesso político, 
social, cultural e econômico com o avanço da direita ultraconser-
vadora no poder. Estamos nos últimos dias de um desgoverno que, 
no seu mandato de quatro anos, conseguiu destruir a base de ações 
erguidas no período da democratização em nosso país. Para você 
ter ideia, um dos primeiros desserviços desse atual presidente 
(que está terminando seu mandato) foi acabar com o Ministério 
da Cultura. Fora o incentivo ao armamento da sociedade civil, o 
desrespeito total à vida, o desmonte das instituições públicas, o 
genocídio dos povos originários, a defesa pública de torturadores 
da ditadura militar e tantas outras atitudes fascistas que incitam 
racismo, sexismo, misoginia, machismo e preconceitos de todos os 
tipos. Como Paulo Freire nos diz em seu último texto, que comporia 
o livro inacabado Cartas pedagógicas:

Não é possível refazer este país, democratizá-lo, 
humanizá-lo, torná-lo sério, com adolescentes brin-
cando de matar gente, ofendendo a vida, destruindo 
o sonho, inviabilizando o amor. (...) Desrespeitando 
os fracos, enganando os incautos, ofendendo a vida, 
explorando os outros, discriminando o índio, o 
negro, a mulher não estarei ajudando meus filhos 
a serem sérios, justos e amorosos da vida e dos 
outros (FREIRE, 2000, p. 32).

Um livro de trocas de cartas entre você e Lygia Clark chegou 
até nós através de uma edição feita em 1998. Em uma das cartas 
que você escreve a Lygia, em 1968, você conta que havia sido con-
vidado por José Celso Martinez13 para fazer cenários sensoriais de 
uma peça chamada Os vampiros, e que inclusive poderia ser você 

13	 Conhecido como Zé Celso, é diretor, ator, dramaturgo e encenador brasi-
leiro, fundador do Teatro Oficina Uzyna Uzona. Para saber mais, acessar 
https://teatroficina.com/. 



86POR QUE ESCREVO CARTAS?

a fazer um dos vampiros. Você estava vivendo o ápice da ditadura 
militar e nessa carta compartilha alguns ocorridos:

Mas o que há é que o terrorismo de direita aqui 
não está mole: principalmente em relação às pro-
duções de José Celso: massacraram os atores de 
Roda Viva, primeiro em São Paulo, depois em Porto 
Alegre: destruíram tudo, inclusive atiraram uma 
das atrizes nua no meio da rua; um dia desses 
matam alguém. Conclusão, José Celso parou os en-
saios de Galileu do Brecht, e nem sei se fará Os 
vampiros (OITICICA, 1998, p. 45).

No ano em que você faleceu, 1980, surgiu o PT - Partido 
dos Trabalhadores, e uma liderança política que se chama Luiz 
Inácio Lula da Silva. Em 1988 tivemos a Assembleia Constituinte, 
um marco que instaurou o período democrático em nosso país, 
conhecido como Nova República. Lula, ex-operário, foi presidente 
do Brasil no início do século XXI, e seu primeiro mandato come-
çou em 2003, contribuindo com o processo da via democrática 
e colaborando substancialmente com a diminuição da fome e da 
miséria de nosso povo brasileiro. Após oito anos de mandato de 
Lula, tivemos o mandato de Dilma Rousseff, primeira presidenta 
mulher do Brasil. Quando Dilma se reelegeu, houve um processo 
de impeachment – que, na verdade, foi um golpe14 da ultra direita 
conservadora, que também prendeu o Lula, detido por 580 dias. 
O conteúdo espalhado através das mídias sociais e a velocidade 
dos algoritmos contribuíram para esse golpe de 2016 ter grande 
repercussão. Mas Lula provou sua idoneidade e revelou à sociedade 
brasileira a ausência de provas das acusações que foram motivos 
de sua prisão. Te conto tudo isso para que você, onde quer que 
esteja, possa sentir a importância do dia de hoje em nosso Brasil, 
pois Lula ganhou novamente as eleições e será, pela terceira vez, 
nosso presidente a partir de 1º de janeiro de 2023.

14	 O documentário Democracia em vertigem, de Petra Costa, cartografa o 
processo democrático até o impeachment de Dilma Rousseff. O trailer ofi-
cial está disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=vwZ5m10y1rQ. 



87Aline Bernardi

Eu venho escrevendo cartas como um canal de criação de 
poéticas relacionais. E também como modo de estabelecer diálogo 
com pessoas, artistas, pensadoras(es) que me constituem nas 
minhas escolhas éticas, políticas e estéticas. Você nos deixou 
um legado de grande valia e vem inspirando muitas(es/os) de 
nós. Seus Parangolés já se tornaram parte de nosso vocabulário 
cotidiano; e sua atitude ética-política de se afirmar marginal 
também influenciou um bocado de artistas brasileiras(es/os) em 
seus posicionamentos. Hoje temos uma repercussão nas danças 
urbanas, na cultura do rap, da poesia slam que possuem afinidade 
com sua afirmação do ser marginal: “hoje sou marginal ao marginal, 
não marginal aspirando à pequena burguesia, o que acontece com 
a maioria, mas marginal mesmo: à margem de tudo, o que me dá 
surpreendente liberdade de ação” (Ibidem, p. 44). Fico imaginando 
como você se relacionaria com as redes sociais se estivesse encar-
nado neste século XXI. 

Nos dias de hoje, um(e/a) artista “marginal” pode buscar 
se relacionar com seu público através das mídias sociais, o que 
descaracteriza o monopólio e a influência centralizadora das gran-
des mídias. Nas redes sociais, cada pessoa pode levar a sua voz e 
criar o seu “conteúdo” com a exposição de seus questionamentos 
e posicionamentos éticos-políticos-estéticos. Por mais que isso 
tenha aspectos positivos, como o fato de descentralizar o poder 
das grandes mídias de comunicação, de oferecer um canal direto 
entre o artista e o público, e de proporcionar um espaço demo-
crático para o debate e a exposição de questões das minorias; 
também há uma armadilha capitalista, que é a captura de nossas 
subjetividades em prol deste modelo de “produzir conhecimento” 
e de gerar/conectar modos de se relacionar. O(e/a) artista passa 
a ser cultuado(e/a) pelo número de seguidores que tenha em seu 
perfil nas redes sociais, tornando-se um(e/a) produtor(e/a) de 
conteúdos digitais para manter sua popularidade.

A velocidade com a qual estamos nos vinculando e nos 
desvinculando de pessoas, ideias, propostas e afetos é assusta-
dora. A capacidade de criarmos e sustentarmos alianças afetivas 
(KRENAK, 2022) está sendo prejudicada pelo modo fragmentado 
e ultra veloz que as mídias sociais estão imprimindo em nossas 
maneiras de nos relacionarmos – e, por consequência, em nosso 



88POR QUE ESCREVO CARTAS?

modo de sentir. O que estou querendo compartilhar com estas 
percepções – tanto no testemunho deste panorama político que 
estamos vivenciando em nosso Brasil quanto no depoimento sobre 
a influência das redes sociais em nosso cotidiano – é um alerta a 
respeito do quanto nossas subjetividades estão sendo capazes 
de criar condições sensíveis e afetivas para criar uma outra noção 
de humanidade e de mundo que não seja esta, profundamente 
impregnada de hábitos capitalistas e colonizadores. 

Quando você se dispunha a escrever uma carta para Lygia 
Clark, você não tinha um perfil dela no Instagram que revelava coti-
dianamente o que ela havia feito, e nem ela tinha acesso a um perfil 
seu. Esse aspecto alargava o seu imaginário: tanto de contar o que 
lhe havia acontecido nos últimos tempos quanto o de querer escu-
tar o que havia acontecido com Lygia. Nossa capacidade de escuta 
com a vida vem sendo reduzida diante de tanta velocidade e de 
tanto “conteúdo” que vem sendo expelido pelas pessoas. Por isso, 
atualmente, estamos nas artes buscando as práticas e as ações que 
proporcionam ampliar e alargar a escuta com a vida, com as outras 
pessoas, com os outros seres, com a floresta, com o planeta Terra. 
Venho buscando me associar às práticas artísticas, pedagógicas e 
terapêuticas que sejam menos intervencionistas e mais integrativas.

As provocações do seu trabalho seguem contribuindo com 
a criação de teias relacionais que se façam vivas no encontro, inte-
grando corpos(es/as) e ambientes. Pousarei a escrita desta carta 
com uma fala de Ailton Krenak, a quem intuo que você adoraria 
conversar e pensar-com:

Assim eu escapei das parábolas do sindicato e do 
partido (quando um pacto começar a cobrar tributo, 
já perdeu o sentido) e fui experimentar a dança 
das alianças afetivas, que envolve a mim e uma 
constelação de pessoas e seres na qual eu desapa-
reço: não preciso mais ser uma entidade política, 
posso ser só uma pessoa dentro de um fluxo capaz 
de produzir afetos e sentidos. Só assim é possí-
vel conjugar o mundizar, esse verbo que expressa 
a potência de experimentar outros mundos, que se 
abre para outras cosmovisões e consegue imaginar 



89Aline Bernardi

pluriversos. Esses termos, usados por Alberto Acosta 
e outros pensadores andinos, evocam a possibili-
dade de os mundos se afetarem, de experimentar o 
encontro com a montanha não como uma abstração, 
mas como uma dinâmica de afetos em que ela não 
só é sujeito, como também pode ter a iniciativa e 
abordar quem quer que seja. Esse outro nós possível 
desconcerta a centralidade do humano, afinal todas 
as existências não podem ser a partir do enuncia-
do do antropocentrismo que tudo marca, denomina, 
categoriza e dispõe (KRENAK, 2022, p. 83).

Abraços integrativos,
Aline

Ao finalizar e compartilhar essas duas cartas, sinto-me preen-
chida de afetos que me impulsionam a seguir escutando a voz 
do meu coração, e convidando minha capacidade intelectiva a 
restabelecer um vínculo afetivo com essa cognição que une e 
conecta: nosso coração. Convido vocês a escreverem uma carta 
para alguém que te faça ir nesta direção: a integração cognitiva 
do intelecto com o coração. 



90POR QUE ESCREVO CARTAS?

REFERÊNCIAS
BERNARDI, Aline de Oliveira. Lab Corpo Palavra: corpo que 

escreve corpo e o artista cartógrafo. Monografia. Pós-
Graduação lato sensu em Preparação Corporal das Artes 
Cênicas. Faculdade Angel Vianna, Rio de Janeiro, 2019.

BERNARDI, Aline de Oliveira. Lab Corpo Palavra: correspondên-
cias Moebídicas entre poéticas cartográficas. Dissertação. 
Pós-Graduação stricto sensu em Dança. Universidade Federal 
do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2021.

BERNARDI, Aline de Oliveira. Decopulagem. Rio de Janeiro: 
Edição da Autora, 2019.

BERNARDI, Aline de Oliveira. Lab Corpo Palavra: micropo-
lítica ativa nas atividades remotas. In: SILVA, Bárbara 
Conceição Santos da; BASTOS, Maria Helena Franco de 
Araujo; TOURINHO, Lígia Losada; ROCHA, Lucas Valentim 
(org.). Carnes vivas: dança, corpo e política (Coleção 
Quais danças estão por-vir? Trânsitos, poéticas e polí-
ticas do corpo, 9). Salvador: ANDA, 2020.

BORGES, Hélia. Sopros da pele, murmúrio do mundo. Rio de 
Janeiro: 7Letras, 2019.

CLARK, Lygia; OITICICA, Hélio. Cartas: 1964-74. Rio de 
Janeiro: UFRJ, 1998.

FREIRE, Paulo. Pedagogia da indignação, cartas pedagógicas 
e outros escritos. São Paulo: Unesp, 2000.

KASTRUP, Virgínia. Cognição Inventiva, Arte e Corpo. ABRACE 
– arte, corpo e pesquisa na cena: cena expandida. Belo 
Horizonte: O Lutador, 2015.

KRENAK, Ailton. A vida não é útil. São Paulo: Companhia 
das Letras, 2020.

KRENAK, Ailton. Futuro ancestral. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2022.

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2019.

MARTINS, Leda Maria. Performances da oralitura: corpo, lugar 
da memória. Língua e Literatura: Limites e Fronteiras,  
n. 26., jun. 2003. Universidade do Estado de Minas Gerais, 
2003.



91Aline Bernardi

MARTINS, Leda Maria. Performances do tempo espiralar: 
poéticas do corpo-tela. Rio de Janeiro: Cobogó, 2021.

NOBRE, Antonio; KRENAK, Ailton. Nave Gaia. Cadernos Selvagem 
- 19. Rio de Janeiro: Dantes, 2021.

PASSOS, Eduardo; KASTRUP, Virgínia; ESCÓSSIA, Liliana da 
(org). Pistas do método da cartografia: intervenção e 
produção de subjetividade. Porto Alegre: Sulina, 2009.

ROLNIK, Suely. Esferas da insurreição: notas para uma vida 
não cafetinada. São Paulo: n-1, 2018.

ROLNIK, Suely. Molda-se uma alma contemporânea: o vazio-
pleno de Lygia Clark. Experimental Exercise of Freedom: 
Lygia Clark, Gego, Mathias Goeritz, Helio Oiticica and 
Mira Schendel. Los Angeles: The Museum of Contemporary 
Art, 1999.

SILVEIRA, Nise da. Cartas a Spinoza. Rio de Janeiro: Sociedade 
Amigos do Museu de Imagens do Inconsciente: Hólos, 2020.

SIMAS, Luiz Antonio; RUFINO, Luiz. Fogo no mato: a ciência 
encantada das macumbas. Rio de Janeiro: Mórula, 2018.

TAVARES, Paula. Amargos como os frutos: poesia reunida. Rio 
de Janeiro: Pallas, 2011.







94

Maria Alice Poppe 

QUEDA: O CORPO  
E A DANÇA 



95

G
R
A
V
I

D
A
D
E

CHÃO

NÃO MAIS UMA BAILARINA LEVE QUE SE ELEVA E FLUTUA, 

C

Q
U

E
D

A

H Ã O
P

E O
S

G
R
A
V
I

D
A
D
E



96QUEDA: O CORPO E A DANÇA

MAS O PESO COMO MATÉRIA EXPRESSIVA DO MOVIMENTO

pela tensão entre 
peso e leveza,  

indagar o ininterrupto fluxo de ordenações mecânicas 
que levam o corpo à sustentação,  

à ascensão e à verticalidade

P L
E EO E A

S V Z

A escrita desse texto revisita aspectos centrais da tese de douto-
rado “O chamado da queda”, defendida em 2018 pelo Programa 
de Pós-Graduação em Artes Cênicas da UNIRIO. Entre diagramas, 
aforismos, citações, perguntas e contornos de uma práxis pedagó-
gica em dança, as linhas a seguir coordenam pensamentos advindos 
da experimentação de uma certa espacialidade da escrita análoga 
ao movimento dançado que inclui seus desvios, impulsos, deslizes 
e interrupções. Por sensores do corpo na dança e para além dela, 
nas bordas da filosofia e da educação somática, os fios e sentidos 
abordados na tese são aqui reconectados pela tensão entre peso 
e leveza, na feitura das linhas e das páginas, por onde as bordas 
sensibilizam o contorno das palavras. O peso, como eixo desta 
tensão, informa a sua condição paradoxal atribuída ao exercício 
de ceder e conduzir o corpo que dança essa escrita e a escrita que 
dança esse texto. Cabe ressaltar o âmbito prático da pesquisa 
percorrido especialmente ao longo dos últimos dez anos, através 
do exercício como professora de técnica de dança e bailarina, so-
bretudo na experiência de dançar em parceria com a coreógrafa 
e educadora do movimento Angel Vianna. Sob a ótica da dança 
contemporânea na interface com a filosofia, a queda serve como 
fio condutor que, para além de seu aspecto físico-gravitacional, se 
dá pelo que cai — isento de cálculo ou determinação.



97Maria Alice Poppe 

A REFLEXÃO SOBRE PESAR DEFLAGRA DISTINTAS FORMAS DE 

PENSAR A QUEDA

Q

D
E

U

A

... a queda não se refere tão somente ao ato de cair, mas, sobre-
tudo, se dá na acepção de outras sensações e sentidos que possam 
ser por ela irradiados, para além de seu aspecto físico-gravitacional.

O recorte diz respeito à interface da dança contemporânea 
com a filosofia no escopo do peso e da gravidade, relacionando o 
pensamento do peso ao peso do pensamento. A abordagem des-
sa perspectiva do corpo e do movimento decorre da metodologia 
de Angel Vianna e, no caso da filosofia e da teoria da dança, de 
interlocutores como Jean Luc-Nancy, Marie Bardet, Ann Cooper 
Albright, Paul Virilio e Laurence Louppe.

OS EIXOS DESSA INVESTIGAÇÃO SE VOLTAM À CRIAÇÃO DE UMA 

PERSPECTIVA CORPORAL QUE CONJECTURE A QUEDA POSITIVAMENTE

Se por um lado, na ontologia tradicional ocidental, queda 
predominantemente refere-se ao mal, à decadência, ao despresti-
gio, ao fracasso, à perda, à morte e, também, a velhice e à doença, 
o que a torna sempre motivo de repulsa, a busca aqui se dirige à 
positivação da noção de queda. Queda é ruína, fim, como assinalado 
no dicionário. Na religião católica, a queda está associada a Lúcifer, 
o anjo caído que, por ascender na tentativa de se igualar a Deus, 
foi expulso do céu e lançado do paraíso ao inferno. Lúcifer cai e se 
torna, então, a representação mais emblemática da queda. Como 
anjo expulso do paraíso, Satã reflete o mal por ter desafiado Deus. 



98QUEDA: O CORPO E A DANÇA

Representante da liberdade e da rebeldia, satã é o símbolo de to-
das as quedas. A queda é ontologicamente negativa por natureza. 
Trata-se, então, de um viés político-filosófico-poético-dançado da 
queda como potência. Cair e pesar, desse modo, não são gestos 
passivos, mas sim a realização de uma potência.

O sentido deste texto é romper com o aspecto negativo da 
queda e afirmá-la positivamente, como potência.

afirmar o peso
afirmar a queda

afirmar a gravidade
pela construção da parceria do corpo e da dança com o chão.

Pesar pode demorar.
Pesar plenamente pode demorar muito tempo.

    A QUEDA E O PESO VIRAM ASSUNTO, MOTIVO E NÃO ERRO OU LIMITE.

  A QUEDA, ENTÃO, TORNA-SE A PRÓPRIA TEMÁTICA EM QUESTÃO.

A dança contemporânea visa escapar do dualismo  
corpo/mente ao assumir positivamente o peso do corpo  

humano. O dançarino já não se movimenta para fora do solo, mas 
se deixa pender, rolar ou cair nele. A aceitação do peso  

é um gesto de retorno à terra e à natureza.
(FEITOSA, 2004, p. 107)

A hipótese é que o processo de desconstrução (do corpo 
por técnicas codificadas da dança) inicia justamente pela 
compreensão do peso, da gravidade (no corpo). Isso começa 
ao deitarmos no chão em busca de conexões entre corpo e 
gravidade, na perspectiva de que se possa revelar uma qualidade 
ativamente passiva no gesto de ceder ao chão.  



99Maria Alice Poppe 

Modulações da queda - queda lenta, pequena queda, queda e
recuperação, corporeidade enquanto queda.

Pensar com os pés, errar, vacilar, cambalear, enfraquecer, 
deslizar, hesitar, titubear, tropeçar, cair, em resumo, perder 
o chão talvez possa significar, em dança, aventurar-se na 

luminescência tremeluzente e delicada do amor.
(ROCHA, 2014, p. 41)

C H Ã O

 a premissa é dançarmos com o chão e não no chão, na 
perspectiva do chão como
matéria geradora de bons conflitos, o chão como parceiro ativo,

o chão como matéria viva!
		  em tramas que coordenem entrega e oposição
pelo exercício de empurrar e ceder/
pensando (com) o chão/

PENSAR COM OS PÉS

PENSAR COM A PELE 

Segundo a dramaturgista Thereza Rocha, “empurrar o chão 
significa pensar com os pés”(ROCHA, 2014). O sentido dessa 
escrita-dança incide em trazer à reflexão a quebra da dicotomia 
corpo e pensamento pelo posicionamento do corpo na horizontal, 
deitando de partida. 

escavar chãos, descobrir outras superfícies,
a lida com um chão vivo, movente e ativo 



100QUEDA: O CORPO E A DANÇA

a pele do corpo e a pele do chão numa intimidade sem pudor, nem cerimônia. 

buscar sentidos de uma fisicalidade que opere sob uma espécie de economia 

do desmoronamento de todas as partes e do corpo como um todo, 

uma corporeidade enquanto queda /

da queda.

A mudança de ângulo do olhar, que difere do posicionamento 
vertical, revela-se como uma outra possibilidade de perceber o 
mundo. O corpo se iguala à cabeça no plano horizontal. Deitar, 
aqui, refere-se à acepção de deixar(-se) cair. Cair lentamente. Cair 
sem a expectativa de retorno. Cair muitas vezes, até pesar. Corpo 
e pensamento, sem hierarquia.

A quebra da dicotomia entre corpo e pensamento

P
E O

S

G
R
A
V
I

D
A
D
E

Q
U

E
D

A

CHÃO

O chão como parceiro incondicional da dança que privilegia os 
apoios, o direcionamento ósseo e a organização do corpo pela 

conscientização das forças  
gravitacionais.



101Maria Alice Poppe 

P
E O

S

A figura idealizada da bailarina clássica, que ascende em uma verti-
calidade incessante, inevitavelmente contrapõe-se à da dançarina 
contemporânea, que pisa descalça no contato mais direto com as 
forças do solo, seja a terra ou o piso de madeira, pois a gravidade 
se coloca como um elemento jamais pensado antes. A sapatilha 
da bailarina clássica expressa a contenção detida em seus pés, 
que, contornados pela sola de couro dura coberta de cetim, retêm 
a forma prometida por sua flutuação. A sapatilha de ponta é, no 
entanto, símbolo da imagem ícone do voo, aspirado por séculos 
desde o seu surgimento, no contexto histórico do balé clássico. 
O nascimento da Dança Moderna, com a precursora, bailarina e 
coreógrafa, Isadora Duncan, inaugura os pés descalços, a liberdade 
de movimentos, a coreografia inspirada nas forças da natureza e a 
importância da terra, do vento, na formulação de outros vocabu-
lários e de novas expressões para a dança. Outras figuras ícones 
desse movimento, e não menos importantes, como Loïe Fuller, 
Eros Volúsia, Martha Graham, Doris Humphrey, representam a 
potência do feminino em soltar amarras da dança que, até então, 
se privava do peso, da perda de controle e do desequilíbrio na 
direção de forças inerentes à vida.

A figura da bailarina que flutua, que ascende em oposição à gravidade. 

O símbolo da suspensão e da leveza. 

Como forma de revelar as emoções humanas, a bailarina e 
coreógrafa Martha Graham criou uma técnica baseada na respi-
ração, na contração e no relaxamento do movimento (breathing, 
contraction and release), associados ao seu enraizamento no solo. 
Em sua técnica, “a queda é o conhecimento do poder da gravidade” 
e seus bailarinos “são criaturas da terra que respeitam o poder da 
gravidade” (GIGUERRE, 1998, p. 50).

A dançarina e coreógrafa Doris Humphrey cria uma teoria 
do movimento inaugurando a noção de queda e recuperação. A 
queda (fall) como propulsora do movimento. Da queda (fall) a   re-
cuperação (recovery), Doris Humphrey, em uma analogia ao ciclo 



102QUEDA: O CORPO E A DANÇA

da vida, propõe a arte da dança como um arco entre duas mortes, 
agenciando a gravidade como eixo primordial do movimento: 

Toda vida flutua entre resistir e entregar-se a gravidade. 
A criança está embaixo o máximo possível; a gravidade 
mantém a criança facilmente no solo. Os mais velhos 
vão gradualmente assumindo o controle, e a força vital 
vai desaparecendo, até a entrega final, a morte. Há 
dois pontos estáticos na vida: a imobilidade vertical, 
na qual os milhares ajustes feitos para manter-se de pé 
são invisíveis, e a horizontalidade, a última quietude do 
corpo. A vida e a dança operam entre esses dois pontos 
e, portanto, formam o arco entre duas mortes. O espaço 
do tempo da vida é preenchido com milhares de quedas e 
recuperações – tudo altamente especializado e exagerado 
na dança – que resulta em acentos de todas as qualidades 
e temporalidades (HUMPHREY, 1987, p. 106).

O aprendizado, se é que se pode usar esse termo, incide na 
abertura à atuação da gravidade sobre o corpo e, para tanto, o corpo 
precisa de um preparo que difere radicalmente de qualquer preparo 
tradicionalmente relacionado à técnicas codificadas de dança. 
O corpo necessita de uma espécie de habilidade para deixar-se 
pesar, cair e desequilibrar. O que parece passivo é de alguma forma 
ativo ou ativamente passivo. É a realização de uma potência. Ann 
Cooper Albright afirma que “se sentir confortável com o apoio do 
chão no corpo é, de fato, o começo do aprendizado de como cair 
sem medo”1 (ALBRIGHT, 2017, pg. 63). Todo o trabalho incide em 
processos de entrega, repouso e expansão sugeridos por modos 
experimentais de como se entregar à gravidade.

Quebra de paradigmas.
O corpo que pesa. A relação com a gravidade.
Pressupostos da Dança Moderna.

1	 Tradução do original: “Feeling comfortable with the support of the floor 
is, in fact, the beginning of learning how to fall without fear”.



103Maria Alice Poppe 

“Uma das maiores descobertas da dança moderna”, recorda 
Cunningham, “é a utilização da gravidade do corpo a partir do 
seu peso, isto é, ao contrário de negar (e, por isso, afirmando) 
a gravidade na sua ascensão, o corpo obedece a gravidade 
deixando-se conduzir para o chão.” Aceitar o peso e trabalhar 
com ele como se trabalha uma matéria viva e produtiva têm 
constituído o princípio fundador da modernidade da dança” 
(LOUPPE, 2012, pg. 104).

_ A dança pós-moderna
_ Steve Paxton

_ A técnica de contato Improvisação,
a lida com as forças gravitacionais...

O peso introduz na dança um processo investigativo pro-
fundo acerca das qualidades infinitas de entrega e recuperação 
decorrentes das tantas quedas possíveis pelo encontro com a 
ação da gravidade. A força da gravidade sobre a matéria corporal 
promove o questionamento acerca do controle e, sobretudo, da 
fixidez e da sustentação do corpo no espaço.

G

V

A

R

I

D

A

D

E

As noções de queda e recuperação estão em jogo motivadas 
pelas diversas modulações rítmicas das quais se pode extrair o 
movimento, e a gravidade é inerentemente o seu eixo primordial. Da 
gravidade, o corpo potencializa as texturas, o colorido e as nuances 
do gesto dançado. Segundo Humphrey, entretanto, não somente 
na queda e na recuperação, “energia contra a matriz da gravidade 



104QUEDA: O CORPO E A DANÇA

incorporada em todo o movimento humano” (HUMPHREY, 1987, 
pg 107), que se pode localizar a potência do gesto. Para a coreó-
grafa, o aspecto mais potente do movimento situa-se na forma 
como o bailarino organiza-se ritmicamente. As modulações rítmicas 
com as quais o bailarino lida na entrega e resistência à gravidade 
definem o que Doris Humphrey preconiza em seu pensamento 
sobre a queda e recuperação, afirmando uma política da gravidade 
restituída ao tempo. A atuação do peso, em Humphrey, comporta 
mecanismos de descendência (fall) e ascendência (rebound) por 
meio dos movimentos de balanço (swing) que, por sua vez, pro-
movem um ritmo, aspecto caro à coreógrafa americana: “o corpo 
liberta-se da morte vertical quando o peso do corpo se abandona à 
sua própria inclinação. Encontra-se sempre próxima de um balanço, 
mas carece do seu movimento de retorno” (LOUPPE, 2012, pg. 
105). O retorno sugerido pela crítica e filósofa Laurence Louppe 
indica que no trabalho de Doris Humphrey a queda não é um fim, 
uma vez que o corpo, em sua técnica, está sempre a aguardar a 
suspensão, o que é qualificado por Louppe como uma estética da 
flexibilidade, “na qual a elasticidade do espaço é criada num arco 
de suspensões” (LOUPPE, 2012, pg. 107).

A busca, aqui, enfatiza o “ceder”, o “pesar” e o aprendizado 
de como cair sem medo, como diz Ann Cooper Albright. Angel 
Vianna nos relembra que essa qualidade perceptiva e motora pode 
demorar muito tempo. Nessa outra perspectiva, a queda difere-se 
do que entendemos como o gesto de cair com seu ímpeto, força 
e velocidade. Supomos que essa queda se inicia ao deitarmos no 
chão pela percepção da constante atuação da gravidade sobre 
nosso corpo. Um tempo alargado, sem urgência. Proponho, então, 
uma espécie de queda lenta no curso do tempo, no espaço do 
corpo, na direção do chão.

Corpos abandonados no chão, mas não prostrados. 
Este trabalho do solo, onde o corpo pensa, se perde e 
se abandona a um chão que a ele se entrega, produz 
qualidades excepcionais de movimento devido ao repouso 
dos tensores. Ou, a integrar espaços de desabamento: 
pelo trabalho do corpo que pesa e que dá voz às suas 
qualidades de “cratera” (LOUPPE, 2012, pg. 203).



105Maria Alice Poppe 

Todo o trabalho opera em processos de entrega, repouso e 
expansão sugeridos por modos experimentais de como agir e se 
relacionar à gravidade. 

P
E O

S

G
R
A
V
I

D
A
D
E

Q
U

E
D

A

UM EXERCÍCIO DE CONEXÃO ENTRE A FILOSOFIA E A DANÇA. 
QUANDO CORPO E PENSAMENTO SE DISPÕEM VULNERÁVEIS 
UM AO OUTRO, 
ENQUANTO TOQUE, 
AMALGAMANDO-SE EM UMA ENTIDADE INDISSOCIÁVEL E 
INDISTINTA.

Não seria o caso de tratar o corpo pesado, material, em 
oposição à metáfora do pensamento leve, imaterial. Trata-se de 
identificar uma tensão que se dá entre o leve e o pesado, “escapando 
do binarismo primário”. A partir da ótica de Jean-Luc Nancy, que 
revela questões contundentes acerca do peso e do pensamento 
(do peso do pensamento e do pensamento do peso), a filósofa e 
bailarina Marie Bardet cunha o neologismo pe(n)sar. O corpo é 
convocado a pesar e pensar uma lida com a variabilidade das forças 



106QUEDA: O CORPO E A DANÇA

em “uma relação, movente e cambiante, na qual a única constante 
é a gravidade como relação de forças” (BARDET, 2014, pg. 65). 

Para dançar, pe(n)samos. Há no pe(n)sar, pesar e pensar, 
um ir e vir, uma tropeçada, um fluxo que não deixa de ser dança: 
um movimento do pensamento. “Nancy fala de um pensamento 
que vai além do trabalho intelectual, reflexivo e discursivo, que se 
faz também no movimento, e em movimento pensa como pesa 
qualquer coisa” (NANCY, MONNIER apud KARAM, 2014, pg. 93).

O PENSAMENTO, ASSIM COMO O MOVIMENTO, É SEMPRE 
REAVALIADO, PODE-SE DIZER QUE DESLOCAMOS PESO AO 
PENSAR COMO DESLOCAMOS PESO AO MOVER.

SMALL DANCE/PEQUENA DANÇA	 SMALL FALL/PEQUENA QUEDA

STEVE PAXTON  FALL CONTATO IMPROVISAÇÃO 

QUEDA  PEQUENA DANÇA AJUSTES DO  

CORPO STANDSTILL  SMALL DANCE  

 DE PÉ, QUASE PARADO  PERCEPÇÃO.

A pequena dança corresponde aos micromovimentos que o 
corpo faz ao estar de pé, “quase parado”, pelo simples fato de resistir 
à gravidade: “Ao explorar a pequena dança dada pelo alinhamento 
do esqueleto enquanto se está de pé, percebe-se quedas sutis das 
partes do esqueleto” (PAXTON, 1987). O corpo que cai através da 
técnica de Contato Improvisação conhece o corpo caído dentro 
do próprio corpo. A queda já não é mais uma catástrofe, pois, de 
alguma forma, o corpo sabe do corpo caído, há uma intimidade e 
reciprocidade da queda e do corpo. 

Por outro lado, há toda uma dificuldade social em relação ao 
corpo caído e à queda decorrente do progresso e das implicações 
subjetivas da corporeidade de um modo geral, sobretudo no viés 
capitalista, neoliberal que visa produtividade, ascensão e poder. A 
queda traz o erro e o tropeço como meio que pode suscitar ferra-
mentas expressivas e funcionais ao corpo em movimento. A noção de 
queda, aqui, afirma o peso e fomenta um viés na contramão à ambição 



107Maria Alice Poppe 

humana pela elevação e aspiração da verticalidade. Para aquém e 
para além da dança propriamente dita, na busca por interfaces com 
outras áreas e perspectivas, o sentido de estabelecer possibilidades 
de contato com a queda no sentido ampliado seria, de todo modo, 
uma confrontação poética à noção de queda como catástrofe. 

O filosofo Paul Virilio propõe uma “corporeidade enquanto 
queda”. Com relação à corporeidade da queda, Virilio ressalta: 

Na minha compreensão, corporeidade enquanto queda 
é um elemento bastante interessante do materialismo 
da própria corporeidade: caindo dentro do próprio corpo, 
caindo na matéria – elas não são metáforas, elas são 
concretas. Virilio traz uma visão simbólica da queda 
como inerente à vida, referindo-se à perspectiva renas-
centista do espaço real como dependente do peso e, 
portanto, da gravidade. O filósofo faz alusão ao Gênesis 
ao relatar que “quando Adão e Eva abrem os olhos, eles 
descobrem sua nudez, o que significa que eles caíram 
na realidade (VIRILIO, 2008, pg. 3).

Isso atesta que a existência da queda decorre da origem da 
percepção do peso no mundo: “A visão humana é dependente do 
peso, ela submete-se ao fato de cair ou não” (Idem). O filósofo traz 
o exemplo de paraquedistas que se lançam à experiência do voo 
sem o recurso do altímetro, dispositivo responsável pela medida de 
altitudes que auxiliam o momento exato da abertura do paraquedas. 
The sight-faller é o termo empregado a esses indivíduos que se 
lançam no vazio, em queda livre, cujo prognóstico para a decisão 
de abrir o paraquedas submete-se à confiança da percepção visual 
da aproximação do solo que, por sua vez, decorre do peso de seu 
corpo. De fato, trata-se de uma queda livre como veículo para a 
ativação da percepção do peso do corpo na perspectiva do efêmero. 

Virilio demonstra seu fascínio pelo desequilíbrio e pela queda 
ao afirmar que o movimento nada mais é do que um desequilíbrio 
impulsionado e que, portanto, como acidente original, a queda é 
uma benção que nos faz existir. Para ele, que faz uma defesa positiva 
do cair, a corporeidade enquanto queda é uma materialidade concreta, 
além de necessária e fundamental.



108QUEDA: O CORPO E A DANÇA

Você está andando1

E você nem sempre percebe, mas você 
está sempre caindo

A cada passo você cai ligeiramente
 para a frente

E depois se impede de cair

De novo e de novo, você está caindo

E, em seguida, impedindo-se de cair

E é assim que você pode estar andando e caindo 
ao mesmo 

tempo2

(LAURIE ANDERSON, 1982).

1	
2	 Do original: “You're walking. And you don't always realize it, but you're 

always falling. With each step you fall forward slightly. And then catch 
yourself from falling. Over and over, you’re falling. And then catching 
yourself from falling. And this is how can be walking and falling at the 
same time”.



109Maria Alice Poppe 

 O CHAMADO DA QUEDA
3

O que esse “entre” equilíbrio e desequilíbrio, resistência e queda, 
nos informa como dança, como pensamento do corpo em 

perspectivas poéticas e políticas? 

Como voar do peso histórico da queda e tratá-la sob novas 
perspectivas por meio do encontro com distintas áreas do 

pensamento? Como pensar o peso e a queda para além do bem 
e do mal? Como incitar movimento sem que se perca a qualidade 

pesante e sua potência pensante? Como a lida com o peso pode 
instaurar outras possibilidades expressivas?

 
Como subverter e incitar novos cruzamentos entre peso e morte, 

leveza e vida, no sentido de possibilitar tramas mais complexas 
do corpo na dança?

Como peso e pensamento interpelam de fato o movimento  
e vice-versa? De que maneira o corpo pode acionar peso,  

e não o contrário?

Quais caminhos e procedimentos podem nos liberar na direção 
de tropeços, gagueiras e desequilíbrios em nossas práticas? 

O que pode o corpo quando pesa? Seria o corpo na dança 
contemporânea atribuído de um peso maior?

3 	 Perguntas feitas ao longo da pesquisa de doutorado que resultou na tese 
“O chamado da queda: errâncias do corpo e processos de desconstrução 
do movimento dançado”. Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da 
Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro (UNIRIO), Rio de Ja-
neiro, 2018.	



110QUEDA: O CORPO E A DANÇA

A aceitação do peso,
o corpo que cai e apoia vem despertar distintas  
perspectivas de sua relação com a gravidade, força pela  
qual a dança por alguns séculos resistiu. E assim foi  
sedimentada a noção de que a bailarina/o bailarino é uma 
figura leve, que flutua e voa. 
A queda, 
desenvolvida e problematizada nesta pesquisa surge,  
também, como metáfora de um corpo que, ao invés  
de elevar-se incessantemente aos céus da tradição clássica 
almejando a leveza, cai, 
pesa 
e dirige-se 
ao chão aspirando outras terras, outros modos de relação  
do corpo com a dança. A terra sugere uma poética (grave)  
cujo sentido se dá pela reorganização do corpo em um  
terreno instável, movediço, calcado na desestabilização de 
fôrmas e formas. 

No sentido de exercitar um viés político do peso e da queda, 
proponho o tropeço, a hesitação, o erro, o escorregão como 
possíveis modos de avançar que, ao conduzir pelo que não  
se pode ver, sensibiliza outros motivos para que se continue
a dançar.



111Maria Alice Poppe 

G
R
A
V
I

D
A
D
E

Q

U

E

D

A

P
E O

S

G
R
A
V
I

D
A
D
E

G
R
A
V
I

D
A
D
E

C H Ã O

Peso, pé, pedra, grave, gravidade, tudo cai pelas paredes, pelas bordas do 
pensamento que gira e se expande.



112QUEDA: O CORPO E A DANÇA

REFERÊNCIAS
ALBRIGHT, Ann Cooper. Choreographing Difference: The Body 

and Identity in Contemporary Dance. Middletown: Wesleyan 
University Press, 1997. 

ALBRIGHT, Ann Cooper. Falling on Screen. In: The International 
Journal of Screendance. Wisconsin: Parallel Press, 2010.

ANDERSON, Laurie. Walking and Falling. Canção. EUA, 1982
Disponível em: h2ps://www.youtube.com/watch?v=GHFCdviF6zU. 

Acesso em abr. 2021. 
BARDET, Marie. A filosofia da dança: um encontro entre dança 

e filosofia. Tradução: Regina Schopke. São Paulo: Martins 
Fontes, 2014. 

FEITOSA, Charles. Explicando filosofia com arte. Rio de 
Janeiro: Ediouro, 2004. 

GIL, José. Movimento total: o corpo e a dança. Tradução 
de Miguel Serras Pereira. Lisboa: Relógio D’Água, 2001. 

GROS, Frédéric. A Philosophy of Walking. Tradução de John 
Howe. Londres e Nova York: Verso, 2014. 

GROS, Frédéric. “Andar nos enseña a desobedecer”. 
El Mundo, 5 maio 2014. Entrevista por Leticia 
Blanco. Disponível em: https://www.elmundo.es/
cataluna/2014/12/04/54808daeca4741f0748b456b.html. Acesso 
em abr. 2021. 

HUMPHREY, Doris. The Art of Making Dances. New Jersey: 
Princeton, 1987. 

MASSUMI, Brian. The Politics of Affect. Cambridge/Malden: 
Polity Press, 2015

POPPE, Maria Alice Cavalcanti. O chamado da queda: errâncias 
do corpo e processos de desconstrução do movimento dançado. 
201f. Tese (Doutorado em Artes Cênicas). Programa de 
Pós-Graduação em Artes Cênicas, Universidade Federal do 
Estado do Rio de Janeiro - UNIRIO, Rio de Janeiro, 2018.

ROCHA, Thereza. Ballet sobre outras bases ou em que o tango 
pode ser bom para tudo? In: A dança clássica: dobras e 
extensões. Instituto Festival de Dança de Joinville (org.). 
Joinville: Nova Letra, 2014.

VIRILIO, Paul. Gravitational Space. Entrevista por Laurence 
Louppe. In: VIRILIO, Paul; LOUPPE, Laurence (ed.).  



113Maria Alice Poppe 

Traces of Dance. Paris: Dis Voir Éditions, 1994. Disponível 
em: https://www.davidwilliams-skywritings.co.uk/2008/12/
sight-fall-time-of-light.html. Acesso em jul. 2021. 



de
 q

ue
 m

an
ei

ra
 v

oc
ê 

pe
rc

eb
e 

o 
m

ov
im

en
to

 d
o 

pe
ns

am
en

to
? 

o 
at

o 
de

 
cr

ia
r p

en
sa

m
en

to
 e

st
á 

co
ne

ct
ad

o 
à 

su
a 

co
nd

iç
ão

 s
en

sí
ve

l?
 e

sc
ol

ha
 u

m
 tr

ec
ho

 
de

 a
lg

um
 d

os
 te

xt
os

 d
o 

liv
ro

. a
nt

es
 d

e 
co

m
eç

ar
 a

 le
itu

ra
, b

rin
qu

e 
co

m
 o

 c
or

po
 

no
 e

sp
aç

o,
 e

xp
er

im
en

ta
nd

o 
ca

m
in

ho
s 

de
 

qu
ed

a 
- 

se
ja

 a
tr

av
és

 d
as

 s
en

sa
çõ

es
  

de
 d

es
eq

ui
líb

rio
s 

ou
 d

e 
tr

ân
si

to
s 

en
tr

e 
as

 v
er

tic
al

id
ad

es
 e

 h
or

iz
on

ta
lid

ad
es

, 
ap

ro
xi

m
an

do
 e

 d
is

ta
nc

ia
nd

o 
do

 c
hã

o.
 

qu
an

do
 e

ss
a 

da
nç

a 
es

tiv
er

 a
tiv

ad
a,

 

4.
prática



convide as palavras do trecho 
escolhido a entrarem na roda, 
mantendo o fluxo de investigação 
com a queda enquanto você faz  
a leitura do texto. 

após a leitura dançada, escreva 
num papel um bilhete ou uma carta 
à alguém que você sinta desejo de 
contar sobre essa experimentação, 
compartilhando o que você está 
sentindo-pensando. envie essa carta 
ou bilhete à pessoa escolhida.

dançada
escrita

de



116

Soraya Jorge

SENTIDO



117

Só há um jeito de estar: amarrotada, cheia de 
dobras e cheiros enquanto os olhos brincam  

de abrir e fechar. 
Escuto a voz de Aline Bernardi me dizendo: 

escreva o que quiser. O espaço vazio se faz e a 
escuta aos impulsos se aflora. O corposoma é o 
meio: desenha o contorno enquanto vagueia para 
dentro e fora do círculo, do eu, do sujeito em 

estados relacionais. 
Estou na roda do Movimento Autêntico, 

aterrando a verticalidade, desenhando a borda, 
contemplando o vazio. 

Contemplo. Silencio. O sino interno toca e hoje 
minhas células dizem: espera, sustenta, contenha 

os primeiros impulsos. 
Quantos espaços eu digito em um ínfimo instante 
para que o movimento vibre e ainda se desloque 

invisivelmente? 
O gesto selvagem da palavra ressoa nas linhas 

tensionais ao longo do impulso  
e seu burilamento. Arrisco palavras para 

pensamentos fugidios1.

Quando recebo o convite de Aline Bernardi para uma escrita, sinto 
o desejo de agradecer pela nossa caminhada desde o curso técnico 

1	 Texto poético que integra o episódio do podcast Moebius, com acesso 
através do QR code ou através do link: https://open.spotify.com/episo-
de/4hmPtuCGFkNpqKlIyGEVHf?si=ycMR0iCTRei4AJCPckS_zw&nd=1 F

IG
U

R
A

 1
. Q

R
 C

O
D

E
 D

O
 E

P
IS

Ó
D

IO
 “

P
O

É
T

IC
A

S
 A

U
T

Ê
N

T
IC

A
S

”,
 D

O
 P

O
D

C
A

S
T

 M
O

E
B

IU
S

, Q
U

E
 T

R
A

Z
 A

 L
E

IT
U

R
A

 
D

E
 S

O
R

A
Y

A
 J

O
R

G
E

 D
O

S
 T

E
X

T
O

S
 P

O
É

T
IC

O
S

 D
E

S
T

E
 R

E
L

A
T

O
 D

E
 E

X
P

E
R

IÊ
N

C
IA



118SENTIDO

de Bailarino Contemporâneo na Angel Vianna2, deslizando por 
diferentes fases dentro e fora da escola/faculdade. Pelos espaços 
da Consciência do Movimento e do Movimento Autêntico (MA), 
entrelaçados por afetos de amizade em nossas vidas pessoais, as 
nossas produções ganharam forças singulares e coletivas.

Nos dedicamos, construímos o encontro enquanto acredita-
mos. Farejamos o caminho apostando nas sensações, percepções, 
pensamentos moventes, gestos que expressam experiências e 
ações. Ouso colocar o verbo no plural porque imagino habitarmos, 
em nossas diferenças, lugares comuns.

Hoje escrevo com um tanto de sua trajetória em mim, cele-
brando e reverenciando. É um imenso contentamento estar perto, 
de alguma maneira, de Aline – dos seus projetos de arte escrita, 
produção efervescente de conhecimento.

Enquanto deixo o espaço vazio do papel dizer o sentido do 
gesto palavra, sou conectada por nossa paixão pelas palavras e 
suas derivas.

Quando alongo e fortaleço os tecidos, são 
outros pensamentos, outros dizeres. Amarrotada, 
mergulho em estado selvagem. Preciso perder 
para que uma ordem inerente emerja, como  

em uma mata sem cultivo. O precisar conversa  
com a precisão: o vigor do sutil rigor.  

Os corpos nascentes jorram Consciência celular 
– membrana cósmica”3.

Acompanhar as inspirações, pausas, ser movida pelas vís-
ceras e pela pele, para que o instante futuro se presentifique com 
todo o mistério, tem sido um oferecimento de espaço ao aconte-
cimento. A dádiva de alcançar o outro enquanto encontro o que 
chamo provisoriamente de mim. Os tempos se atravessam e a 
experiência se preenche de preparações. Prenhe. 

2	 Curso mais antigo da escola, que se torna uma primeira formação. Site 
oficial da escola: https://www.angelvianna.com.br.

3	 Texto poético que integra o episódio do podcast Moebius, com acesso 
através do QR code ou através do link: https://open.spotify.com/episo-
de/4hmPtuCGFkNpqKlIyGEVHf?si=ycMR0iCTRei4AJCPckS_zw&nd=1. 



119Soraya Jorge

Nesse ensaio percorro pontos, tempos da minha história ao 
longo das investigações – da consciência ao autêntico, da palavra 
falada à escrita – nascidas nas experiências. Segundo Tim Ingold, 
“a linha cresce a partir de um ponto que foi posto em movimen-
to” (p. 26, 2012). E é assim que passeio, conectando e tateando 
a explicitação dos movimentos amarrotados e organizados em 
pensamentos sensórios, o mote dessa escrita.

Pausas, vazios, ruídos, silêncios, sons, gestos nas linhas 
desenham trilhas. O que se apresenta hoje é o desafio de dar forma 
a impulsos, em estados de caos, distração, preguiça, cheios de 
dobras. A espera de um corpo organizado, enraizado, com atenção 
focada, dá lugar ao inesperado, borrando as formas definidas.

A vida acontece no entre dos acontecimentos.  
As passagens vão se contornando nos rituais4.

O que (me) percorre são as pre-para-ações. Como as micro-
ações, implícitas, invisíveis aos olhos, aos ouvidos, sentidas e até 
mesmo não percebidas, desenham o ambiente, abrem e envolvem 
os fluídos na relação entre a vontade e a entrega? O que se pre-para 
para ser escrito, ser movide?

O Movimento Autêntico (MA), hoje nomeado de Disciplina 
do Movimento Autêntico (DMA) por sua criadora, Janet Adler, foi 
o que ofereci no Lab Corpo Palavra (Aline Bernardi), e que tenho 
me dedicado a introduzir no Brasil por mais de 25 anos. A prática 
propõe ações percebidas nas sensações e fisicalidades do cor-
posoma5 para acessar movimentos, gestos, palavras que falem a 
experiência de modo simples e direto, deixando tudo que se refira ao 

4	 Texto poético que integra o episódio do podcast Moebius, com acesso 
através do QR code ou através do link: https://open.spotify.com/episo-
de/4hmPtuCGFkNpqKlIyGEVHf?si=ycMR0iCTRei4AJCPckS_zw&nd=1. 

5	 A partir de estudos do corpo e das somáticas, em uma livre inspiração, 
me testemunho acoplando as palavras corpo e soma (corposoma), na in-
tenção de registrar e fortalecer a diferença e os laços entre elas. O 
que estamos falando quando usamos a palavra corpo, a palavra soma? A 
palavra corpo tem um sentido mais amplo e usual, já a palavra soma é 
um conceito de corpo visto pela própria pessoa que o sente. Abrange os 
aspectos físicos, sensoriais, emocionais, energéticos. Esse conceito 
está em desenvolvimento, permitindo a experiência das duas palavras 
continuarem a encontrar espaços, sentidos, e se integrarem na formu-
lação de meu pensamento (para o conceito de Soma, ver Thomas Hanna).



120SENTIDO

“sobre” para momentos que se desdobram. Emoções, pensamentos, 
interpretações fazem parte da vasta paisagem dos estados vividos 
e do cultivo de acesso ao que se move enquanto nos movemos.

Disciplina6 para Adler, se refere ao comprometimento com 
a precisão, rigor, vigor, ritualística em relação ao movimento e à 
palavra. Uma certa ordem que emergiu ao longo da evolução da 
prática, através de seus processos pessoais, psicológicos, es-
pirituais (místicos), e estudos experienciados nas rodas do MA  
com ex-praticantes. 

Na tradição budista se estuda o eu, para esquecer o eu. Estar 
no caminho para poder virar-lhe as costas. A simplicidade da DMA, 
que é sobre relação, afetar e ser afetado, requer contornos claros 
para a complexidade, sustentação dos paradoxos, dos mergulhos 
no desconhecido, no mistério.

Acrescento à palavra disciplina o que Snyder (2018) diz 
sobre a prática: um termo-chave, “que significa um esforço in-
tencional, persistente e consciente para nos sintonizarmos me-
lhor com nós próprios e com o modo como o mundo é realmente”  
(p. 8). O desenvolvimento da consciência encarnada e corporifi-
cada da Testemunha/Testemunho é a proposta da prática onde o 
fio vincular do campo pessoal ao coletivo é tecido.

Em meus textos procuro usar a combinação MA/DMA 
considerando as singulares nuances entre as nomeações, in-
clusive na evolução histórica da prática, mas não cabe aqui um  
maior detalhamento.

Com raízes na dança, rituais de povos originários, psicolo-
gia do desenvolvimento, curas xamânicas, meditação, a DMA se 

6	 O MA se expande muito rapidamente nos EUA e na Europa e passa a ser, 
além de uma prática em si, um relevante recurso para os profissionais 
das artes do corpo (dança), das práticas meditativas, das (psico)te-
rapias, somáticas e muitas outras. Não sendo uma marca registrada até 
então, e não tendo conhecimento, após 40 anos, sobre como o MA vinha 
sendo ensinado, praticado, carregando seu nome, Adler toma a decisão 
de renomeá-lo. Esse movimento tem a intenção de legitimar suas novas 
pesquisas e a criação de um programa aos interessados em se tornarem 
professores da disciplina, oferecido juntamente com um coletivo de pro-
fessores internacionais, do qual faço parte. Em todos os seus escritos, 
desde sempre, a palavra disciplina consta na descrição da prática. Por 
esses motivos, Disciplina passa a fazer parte do nome (https://disci-
plineofauthenticmovement.com/discipline-of-authentic-movement/welco-
me-from-janet-adler-founder-of-circles-of-four/).



121Soraya Jorge

transversaliza através de potentes conectividades, com as somáticas  
(educação e terapias), psicanálise, antropologia, práticas de atenção 
(contemplativas), estudos performativos, energéticos e místicos.

Mover é a abertura dos poros para  
que o gesto siga caminho. 

Testemunhar é espaço, acompanhar  
as afetações atravessantes7.

A estrutura base da prática é a presença de, no mínimo, 
duas pessoas, uma na função de Movedora e a outra na função de 
Testemunha. Segundo Janet Adler: 

Authentic Movement, compassionate witnessing of 
movement becoming conscious, is a process grou-
nded in the relationship between a mover and a 
witness. Different teachers of Authentic Movement 
offer their evolving perspectives in unique and 
diverse ways. The Discipline of Authentic Movement, 
a mystical practice centered in the development 
of embodied witness consciousness, is one way in 
this growing field of exploration. For both the 
mover and the witness, work is concentrated in the 
development of the inner witness, which is one way 
of understanding the development of consciousness. 
In this discipline the inner witness is exter-
nalized, embodied by a person who is called the 
outer witness. Another person, called the mover, 
embodies the moving self. After moving, the mover 
speaks her experience, the outer witness listens 
and then speaks her experience of the movement. 
In this way language bridges experience from 
body to consciousness. For both mover and witness 
the intention toward the practice of thought-
ful speech is central to the development of the  

7	 Texto poético que integra o episódio do podcast Moebius, com acesso 
através do QR code ou através do link: https://open.spotify.com/episo-
de/4hmPtuCGFkNpqKlIyGEVHf?si=ycMR0iCTRei4AJCPckS_zw&nd=1. 



122SENTIDO

discipline (https://disciplineofauthenticmovement.
com/discipline-of-authentic-movement/)8.

Mover é fechar/entreabrir os olhos na presença de uma 
Testemunha Externa, para ampliar outros sentidos e escutar, fa-
rejar os impulsos de movimento-pausa e, no exercício contínuo, 
encontrar caminhos de expressão/contenção. É se perguntar: o 
que me move? Como movo o que me move?

Testemunhar é se manter em pausa, em posição vertical, 
sentada e/ou em pé e oferecer ao Movedore um campo compassi-
vo, de não julgamento. Exercitar ver, perceber como é movide pela 
presença de Movedore. 

O trabalho sobre as projeções, interpretações se iniciam 
no processo de ser Movedore na presença de ume Testemunhe 
Externa experiente, com sue Testemunhe Interne desenvolvide. 
No decorrer do processo, e Movedore potencializa as habilidades 
para se tornar ume Testemunhe Externa.

Mover e se responsabilizar pelos próprios julgamentos, le-
gendas, estórias é um recurso de reciclagem de si, relacional, que 
fomenta a construção de uma gramática não projetiva. A Linguagem 
Perceptiva9, na qual Janet se inspirou, propõe o uso do pronome 
“eu” para construir o “nós”, um coletivo consciente.

8	 Movimento Autêntico, testemunho compassivo do movimento tornando-se 
consciente, é um processo baseado na relação entre uma movedora e 
uma testemunha. Diferentes professores do Movimento Autêntico ofere-
cem suas perspectivas em evolução de maneiras únicas e diversas. A 
Disciplina do Movimento Autêntico, uma prática mística centrada no 
desenvolvimento da consciência da testemunha encarnada, é um caminho 
neste campo crescente de exploração. Tanto para o movedor quanto para 
a testemunha, o trabalho concentra-se no desenvolvimento da teste-
munha interior, que é uma forma de compreender o desenvolvimento da 
consciência. Nesta disciplina, a testemunha interna é externalizada, 
corporificada por uma pessoa chamada de testemunha externa. Outra pes-
soa, chamada de movedora, encarna o self em movimento. Depois de se 
mover, a movedora fala sua experiência, a testemunha externa ouve e 
então fala sua experiência do movimento. Desse modo, a linguagem co-
necta a experiência do corpo à consciência. Para mover e testemunhar, 
a intenção em relação à prática da fala respeitosa é central para o 
desenvolvimento da disciplina (tradução nossa).

9	 SAGER, Paula. Introduction. In: ADLER, Janet; MORRISSEY, Bonnie (ed.); 
SAGER Paula (ed.). Intimacy in Emptiness: An Evolution of Embodied 
Consciousness. Collected Writings of Janet Adler. Rochester: Inner 
Traditions, 2022, p. 13.



123Soraya Jorge

A Cartografia da Testemunha, como eu chamo, contém 
quatro pistas básicas, sendo elas desdobráveis e adaptáveis, de-
pendendo do contexto das investigações:

1. Fisicalidades, fisiologias (sensações das fisicalidades, 
fisiologias).

2. Sensação, emoção (sensações das emoções).

3. Interpretações, estórias, pensamentos, julgamentos, 
projeções, imagens (sensações de todas essas camadas, 
incluindo imagens e pensamentos sensórios).

4. Como Movedore, de que maneira contextualizo 
a experiência. Passado, presente, futuro? Marcas, 
pesquisas, etc. Como Testemunhe – idem acima. E como 
relaciono o que vejo com as próprias experiências? O que 
tem fora que tem dentro? E vice-versa.

O manuseamento e consciência do material emergente 
das pistas do Testemunho favorecem a atualização dos contínuos 
rastros e impulsionam a di_gestão e a corporificação das expe-
riências: no mover, exercício de encarnar os gestos e construir 
deslocamentos para o testemunho; no testemunhar, com/no es-
paço criado, ser movido. Acompanhamento dos silêncios, ruídos, 
pausas, tumultos, vazios, das aproximações e distanciamentos, 
do tempo todo, dos acontecimentos.

A poética gestual se demorando para conter a livre asso-
ciação, o impulso rápido de desdobramento é a ação de endobrar 
que gera escolhas para justas relações e possíveis encontros com 
o íntimo. Endobrar é acompanhar o micromovimento de todo 
movimento, criando uma possível oposição ao desdobramento. 
A atenção minuciosa de endobrar e desdobrar, mover e testemu-
nhar, ser movide, se modulam em gradações onde essas supostas 
contradições se tornam fenômenos paradoxais. A duração de 
movimentos e pausas moduladas sustentam as percepções e 
reverberações do expresso, visível ou não. A visão do que não se 
vê. As sensações do que não se percebe.



124SENTIDO

As pistas cartográficas, citadas acima, favorecem o reconhe-
cimento do terreno corporal, ser visível, ocupar espaço no espaço, 
ser carne em muitas dimensões, o que nomeio como encarnação. 
As experiências se tornando corpo ao serem assimiladas pelo 
Testemunho, testemunho que imagino ser o sol para a vitamina 
D na absorção do cálcio, e que vai se tornando corporificação do 
vivido. Ir legitimando, tomando consciência do que vai se sabendo 
continuamente, incluindo os saberes ancestrais, é a margem rela-
cional, vibrante, do que não se sabe. Lembro de José Gil, filósofo 
português, quando diz:

Um corpo que se abre e se fecha, que se conecta 
sem cessar com outros corpos e outros elementos, 
um corpo que pode ser desertado, esvaziado, rou-
bado de sua alma, e pode ser atravessado pelos 
fluxos mais exuberantes da vida. Um corpo humano 
pode devir animal, devir mineral, vegetal, devir 
atmosfera, buraco, oceano, devir puro movimento. 
Em suma, um corpo paradoxal (GIL, p. 56, 2002).

Movedores e Testemunhes: mover, testemunhar, ouvir, falar, 
elementos fundantes do grande espectro de ver e ser viste, em um 
percurso de prática do Movimento Autêntico, constroem território 
para, no um, habitar e(s) outre(s). “O mundo é natureza e, a longo 
prazo, inevitavelmente selvagem, porque o selvagem, enquanto 
processo e essência da natureza, é também uma imposição de 
impermanência” (SNYDER, p. 13, 2018).

Nesse momento me apoio em meus ísquios e 
vísceras, e de novo, de novo, novo, sem iguais, 
sentada em frente à página em branco, sinto 

vontade de encontrar o que neste momento está 
sendo digestado e precisa ser expresso. No modo 
farejamento, testemunho com acuidade o vazio 
da tela. Investigo os impulsos de movimento 
e pausa. Não investigo. Aproximo. Chego perto 
da palavra, relevo de uma paisagem: colinas, 

montanhas, rios, múltiplos seres. 



125Soraya Jorge

O que vejo? O que se torna visível às minhas 
percepções? Estou em uma trilha, contemplativa 

e atenta, vagueando ao longo de muitos 
pensamentos moventes e sensações sutis e 

radicais. A natureza é tudo que se apresenta10.

Trilha 1

Quais sentires sentidos estão gerando sentidos nos instantes e 
ciclos? Do intenso Rainer à imensa Angel e ao grande Klauss, a 
família Vianna aproxima os meus desejos dispersos e quase des-
conhecidos. A somática dos afetos em movimento consciente se 
instaura em meu cotidiano. A arte do cuidado e da criação transbor-
dam, produzindo novos contornos, sacudindo os instalados jeitos 
de viver. Meu corposoma é feito de muitas experiências, mas essa 
é uma história que começa com dezessete anos.

Nessa trilha inicio a pesquisa sobre o Movimento Sensível e 
Pensamento Movente, no que concerne à escavação das camadas 
física, fisiológica, sensória, emocional, energética e a escrita  
da experiência. O que hoje chamo de Pensamento Sensório  
(pensório/pensatório).

Movimento que é sensação e pensamento, que bus-
ca caminhos de existência próprios, encarnando 
várias formas de ser arte, vida, de observar, 
desconstruir e criar novos padrões. Movimento que 
sutilmente, antes mesmo de acontecer, já é gesto 
espontâneo. Gesto que desenha finura de textura, 
que simplesmente dá sentido sem necessariamente 
dizer algo de forma lógica, que captura o olhar 
do observador, este em estado de encontro com 
aquele que vive o gesto (JORGE, 2009, p. 7).

10	 Texto poético que integra o episódio do podcast Moebius, com acesso 
através do QR code ou através do link: https://open.spotify.com/episo-
de/4hmPtuCGFkNpqKlIyGEVHf?si=ycMR0iCTRei4AJCPckS_zw&nd=1. 



126SENTIDO

Seguindo os reconhecimentos de mestras e mestres, além 
de todes alunes, praticantes que tive tanta alegria de encontrar, na 
Califórnia, sou chamada ao MA e em seguida a DMA. Convocada a 
sentir o invisível, no pleno espaço de encarnação e corporificação, 
a percepção da autenticidade se apresenta junto à noção de com-
posto. A cada escavação, a preciosidade do gesto encontrado é a 
mistura de todo o percurso. Autêntico é o volume enxuto, qualidades 
vibratórias que se relevam como pequenos montes ou montanhas 
de uma paisagem-natureza.

Com o trabalho no e sobre os julgamentos, o método que 
a disciplina do MA oferece no desenvolvimento do Testemunho 
abarca as marcas pessoais, culturais, civilizatórias para serem 
vividas, reconhecidas, nomeadas e manuseadas, transformando 
o que se agarra, congela, intoxica em adubo, em conhecimento 
de si. Consciência de Testemunho que oferece relações menos 
projetivas, vazios potentes, estados de solitude, pertencimento 
e participação. 

Estou me tornando minimalista. O turbilhão se dá 
e a pausa, o vaguear, constituem o testemunho.  
O desejo se ancora no reconhecimento de um 
certo agora que se estende envelopando e 

ocupando o campo dos encontros. No interior das 
paredes, cresço. É no fundo do mar que sinto o 

meu volume. Posso então silenciar.  
Meu ego é confrontado. Dói demais quebrar em 
pedaços e ver que o que sobra é a imensidão  

de um grão.  
Um movimento que se avessa  

por inteiro11.

Considero o MA/DMA uma Abordagem Somática Relacional. 
O modo como tais elementos são geridos em um campo de confian-
ça para novos desafios fortalece os tecidos éticos e estéticos das 
malhas existenciais. 

11	 Texto poético que integra o episódio do podcast Moebius, com acesso 
através do QR code ou através do link: https://open.spotify.com/episo-
de/4hmPtuCGFkNpqKlIyGEVHf?si=ycMR0iCTRei4AJCPckS_zw&nd=1. 



127Soraya Jorge

O aprendizado de modulação, em todas as camadas descri-
tas, faz do trabalho uma construção de mutualidade. A conexão com 
o momento presente, tocando a autenticidade, sabendo que este 
está imbuído de passado e futuro, é uma afirmação de apresentar 
e não de representar o corposoma.

É preciso reafirmar que todas as palavras, enunciados, rituais 
do MA e hoje DMA nasceram no estúdio. A prática da consciência 
encarnada originada no relacionamento é um lugar onde qualquer 
trauma não resolvido pode ser vivido com segurança e, no tempo 
certo, integrado conscientemente. Da mesma forma, experiências 
espirituais, energéticas, místicas, como nomeia Adler, são vividas 
e abraçadas na roda. É de extrema importância que cada pessoa 
encontre a palavra justa da experiência, honrando a própria história 
e os novos que se enunciam.

Viver a experiência direta, a espiritualidade, os fenômenos 
energéticos, ancorados no corposoma, e encontrar as palavras 
para o inominável, é parte intrínseca da prática, incluindo é claro, 
o silêncio. Um grande desafio é encontrar espaços que sejam pos-
síveis vivê-los sem, necessariamente, vincular a uma religião ou a 
uma única linhagem espiritual. 

O estudo investigativo na Disciplina demanda assenta-
mento no corposoma, um eu suficientemente saudável para 
que se possa borrar os contornos do eu. Uma experiência quase  
sem sujeito. 

Como se deixa a consciência invadir pelo corpo? 
(...). Deixar-se “invadir”, “impregnar” pelo corpo 
significa principalmente entrar na zona das pequenas 
percepções. A consciência vígil, clara e distinta, 
a consciência intencional que visa o sentido do 
mundo e que delimita um campo de luz, deixam de ser 
pregnantes em proveito das pequenas percepções e 
do seu movimento crepuscular (GIL, 2005, p. 130). 

“As pequenas percepções permitem-nos ver todo o passado 
e adivinhar o futuro” (LEIBNIZ, 1993, apud GIL, 2005).

Na linguagem da prática, um estado perceptivo, campo que se 
instala na relação soma-atmosfera, pode ser vivido, acompanhado, 



128SENTIDO

sem perder a Testemunha Interna. Testemunha como consciência 
encarnada, e não reflexiva. Não é uma fusão, e sim um intenso con-
tágio. A coisa vivida é. A coisa é. Experiência direta. Testemunha 
e Movedore em estado uno, vibrante, distinto e de comunhão. 
Geralmente há pouco ou quase nada de pensamento e emoção, e 
sim de fisicalidade e sensações.

Within the discipline of Authentic Movement direct 
experience is known as unitive phenomenon, occur-
ring when the inner witness becomes clear, silent 
awareness, when the felt separation between the 
moving self and the more familiar experience of 
the inner witness dissolves. There is an awareness 
of an immersion in the ineffable experience of 
nonduality. This definition is similar to the des-
criptions of the direct experience in the mystical 
traditions derived from monotheistic religious, 
and of samadhi in Buddhism. A direct reunnion 
with soul, such experience of energetic phenome-
na can be understood as experience of spirit in 
both a concentrated and an expansive way. Like 
spirit, transpersonal energy has always been and 
will always be part of human experience. (ADLER, 
Janet p. 206, 2002).12

Diante do desafio de nomear, focar principalmente na fisicali-
dade, sensações, e acompanhar os pensamentos e emoções ativados 
ao falar a experiência, investigando as sensações dão suporte ao 
farejamento das palavras. Esse processo nos aproxima de como o 

12	 Dentro da disciplina do Movimento Autêntico, a experiência direta é 
conhecida como fenômeno unitivo, ocorrendo quando a testemunha interna 
se torna uma consciência clara e silenciosa, quando a separação senti-
da entre o eu em movimento e a experiência mais familiar da testemunha 
interna se dissolve. Há uma consciência de uma imersão na experiência 
inefável da não dualidade. Essa definição é semelhante às descrições 
da experiência direta nas tradições místicas derivadas da religião mo-
noteísta e do samadhi no budismo. Uma reunião direta com a alma, essa 
experiência de fenômenos energéticos pode ser entendida como experiên-
cia do espírito de uma forma concentrada e expansiva. Como o espírito, 
a energia transpessoal sempre fez e sempre fará parte da experiência 
humana (tradução nossa).



129Soraya Jorge

corpo vive todas essas camadas. A Testemunha Externa ancora e 
esclarece quando e Movedore inicia reflexões, interpretações, es-
quecendo até mesmo a gestualidade. Essa distinção é importante 
para o ritual, porque nessa linha tênue a partilha se modifica.

A desconfiança e/ou a dúvida do vivido podem aparecer 
quando no movimento do falar o significado rapidamente se dá. Este 
pulam como pulgas, pequenas e ágeis, provindos da necessidade 
de um possível enquadramento do vivido. Diferentemente, o anco-
ramento é a experiência de viver e deixar que os desdobramentos 
e endobramentos se mostrem em um tempo próprio, onde o que 
não se sabe pode ser acolhido. Todo esse processo é sustentado 
pelo desenvolvimento do Testemunho.

A Linguagem Perceptiva é a forma mais direta dentro da 
prática para acessar a experiência encarnada e diminuir as inter-
pretações e julgamentos na escolha das palavras, produzindo um 
campo de confiança. As proposições de uso do pronome “eu”, 
“verbo no presente” e a responsabilidade pelas próprias proje-
ções, nomeando as fisicalidades/fisiologias, tanto dos fenômenos 
emocionais como dos energéticos, revelam correspondências, 
elos, intersecções, transformando constrangimento em pulsação.

Os corpos nascentes jorram, criam consciência: 
corposoma relacional, corposoma testemunho, 

corposoma ritual/terreiro,  
corposoma ecologia processual.13

Nessa trilha é importante citar alguns enunciados que fo-
ram emergindo na maturidade da DMA no Brasil. Estes explicitam 
interfaces da prática com as reflexões e experiências vividas por 
todes es praticantes. São eles:

Abordagem Somática Relacional nasce da importância 
de legitimar o MA/DMA como uma abordagem somática, já que 
ainda é pouco conhecida e entendida como um sistema no Brasil.

Prática do Testemunho é como Janet Adler nomeia o de-
senvolvimento da consciência. Outras palavras também falam da 

13	 Texto poético que integra o episódio do podcast Moebius, com acesso 
através do QR code ou através do link: https://open.spotify.com/episo-
de/4hmPtuCGFkNpqKlIyGEVHf?si=ycMR0iCTRei4AJCPckS_zw&nd=1 



130SENTIDO

experiência do Testemunho: espaço, acompanhamento, consciência 
encarnada e corporificada.

Ritual Contemporâneo nasce na prática da roda, mesmo 
com duas pessoas, e é desenhado peles Movedores e Testemunhes. 
Testemunhes sustentam o círculo durante todo o tempo do tra-
balho e o espaço vazio é adentrado pelos Movedores. Disciplina 
aqui refere-se a ritualística, precisão e ao círculo como conexão 
energética no/do movimento.

Ecologia Processual diz do manuseamento do que e como 
sentimos: sensação, emoção, pensamentos, interpretações, julga-
mentos. Como nos relacionamos com os atravessamentos e rastros, 
lastros da vida, reciclando a “si”, não só o “mundo”. Consciência 
do Testemunho que se dá no Ritual da Roda nas ações/estados de 
encarnar e corporificar as experiências.

 Estes que compõem o que nomeio como campo relacio-
nal de ressonâncias do encontro dos corpos em movimento se 
tocando na pele ou à distância. O antropólogo Gustavo Chiesa 
(2016) explora a relação entre ciência, saúde e espiritualidade, 
e acende a minha curiosidade investigativa – para futuros novos 
estudos – sobre o que vivemos nas rodas do MA e sobre sua 
pesquisa a respeito do ectoplasma. 

O ectoplasma não é uma, mas várias substâncias; 
é uma mistura de fluidos, que estão nos corpos 
e no ambiente; é um “emaranhado de coisas”, uma 
reunião de aconteceres. Os fluidos são, na verda-
de, a parte mais sutil da matéria, compondo uma 
dimensão que está além daquilo que podemos ver, 
mas de alguma forma podemos perceber, intuir e 
ser afetados. (CHIESA, p. 30, 2016).

Quando falando, movo, gestualizo. Quanto mais 
percebo e acompanho o surgimento dos gestos, 
das palavras no caldeirão sensório que é a 

vida atravessada pela vida e, ao mesmo tempo, 
sentida em sua singularidade, mais o profano se 
torna sagrado, e o sagrado, profano. Um ritual 
de movimento e testemunho da sensopercepção.



131Soraya Jorge

Trilha 2 

A caminhada de introdução do MA e da DMA no Brasil tem sido 
cheia de entusiasmo, decisões, responsabilidade e alegrias. Tenho 
a noção de que outras pessoas vêm praticando e integrando o 
MA em suas pesquisas, como Ciane Fernandes14, antes mes-
mo deste processo que inicio. Também sou consciente de um 
importante diferencial, que é o meu oferecimento do MA e da 
Disciplina seguindo os princípios da criadora Janet Adler e de 
forma continuada.

No ano de 1996 aconteceu o primeiro workshop avulso no 
Rio de Janeiro, no Estúdio Casa de Pedra, e a partir de 1999/2000 
grupos regulares se formaram em muitos estados do Brasil.

Por possuir grande abertura para composições, percebi em 
um dado momento que não havia um entendimento sistêmico da 
prática. O que existia era o uso de elementos, e não da dinâmica 
correlata entre eles.

A relação entre Movedores e Testemunhes, o desenvol-
vimento da Testemunha Interna, o exercício da linguagem não 
projetiva, consequência da construção do Testemunho, não eram 
conhecidas pelos que se interessavam pela prática.

A partir disso, pauso as criações com outras abordagens, 
como, por exemplo, a rica pesquisa desenvolvida com Guto 
Macedo15 sobre as interseções do Contato Improvisação com o 
Movimento Autêntico, que gerou o Contato Autêntico e a Jam – 
Roda Viva16.

A decisão dessa pausa vem do forte sentimento de res-
ponsabilidade e comprometimento de apresentar e facilitar o 
MA/DMA da forma mais fiel possível à linhagem que venho se-
guindo até hoje, sem deixar de conversar com as experiências, 
palavras e pesquisas provindas dos praticantes dos diversos 
cantos brasileiros. Um compromisso minucioso, sutil, assertivo 

14	 Bailarina, pesquisadora, professora da Universidade Federal da Bahia 
(UFBA). CV: http://lattes.cnpq.br/2276710235171349.

15	 Guto Macedo, pesquisador, professor de teatro e bailarino contemporâ-
neo especializado em Contato Improvisação e praticante do Movimento 
Autêntico desde 2003

16	 Com a pesquisa, viajamos pelo Brasil e Europa para facilitar cursos e 
participar de festivais como professores (www.movimentoautentico.com).



132SENTIDO

que demanda clareza e importantes reflexões. Tem sido uma 
linda e intensa trilha.

Por esse motivo e pelo interesse dos praticantes por mais 
estudos e práticas que no ano de 2007, Guto Macedo e eu cria-
mos o Centro Internacional do MA (CIMA), um espaço virtual 
com a missão de conectar, agrupar e inspirar diversas pesquisas 
relacionadas com a abordagem em diferentes países. Oferecer 
workshops, encontros de grupo e individuais, estudos dirigidos 
e um Processo Formativo.

O Processo Formativo, primeiramente com o nome de 
Programa de Aprendizagem do MA (PAMA), se inicia no Brasil e 
em Viena/Áustria com parceria de Clarissa Costa e Isaias Costa, 
do Therapiezentrum Gersthof17, entre os anos de 2008 e 2013 
(Authentic Movement Apprenticeship Program). Em 2014 esse 
programa se revitaliza e ganha novo impulso, se expandindo a 
Portugal com o nome de Processo Formativo do MA.

O Processo Formativo inclui a perspectiva do MA e da DMA 
e o estudo se baseia na prática relacional das funções Movedere/
Testemunhe (ground form) através de um detalhamento fino de 
cada uma delas: Movedore, Movedore Testemunha, Testemunha 
Silenciosa, Testemunha Verbal, Testemunha Integral. Do desenvol-
vimento do Testemunho (consciência encarnada e corporificada); 
o manuseio de julgamentos e interpretações e a construção da 
linguagem não projetiva (https://disciplineofauthenticmovement.
com/discipline-of-authentic-movement/).

No programa de atividades proposto a pessoa é acompanha-
da em sua singularidade, não havendo turmas que se formam juntas: 

- Encontros Individuais 
- Encontros Coletivos de Iniciação para os que desejam  
conhecer e Encontros Abertos para o exercício da prática 
- Estudos Práticos Continuados de Aprofundamento; Estudos 
Avançados e Focados

17	 Clarissa Costa, Isaias Costa, do Therapiezentrum Gersthof, amigos bra-
sileiros, psicoterapeutas, amantes do Movimento Autêntico, residentes 
em Viena há anos. Além do PAMA, produzimos encontros internacionais do 
MA em Viena e em outras partes da Europa, por quatro anos. Clarissa e 
Isaias continuam produzindo esses encontros com outras parcerias.



133Soraya Jorge

- Encontros Específicos na Disciplina do Movimento Autêntico
- Encontros de Formação para Facilitadores
- Encontros de Supervisão
- Retiros

Ser facilitadora tem significado criar espaços seguros e 
de atenção para a prática. Pesquisa de testemunhar detalhes dos 
gestos em diferentes partes do Brasil e em Portugal, depois de 
bastante tempo testemunhando os colegas e alunos na Califórnia. 
Perceber o quão laborioso é encontrar palavras correspondentes do 
inglês para o português/brasileiro e criar novas para a construção 
de uma linguagem da experiência. Um caminho coletivo gestual 
de vozes e verbos.

Desde a pandemia, o trabalho tem se dado de forma onli-
ne, possibilitando pessoas de vários lugares estarem na roda em 
uma consistente continuidade, já que meu deslocamento físico 
não é essencial para o aprofundamento das práticas e estudos. A 
consequência disso é um maior desenvolvimento no processo por 
parte da maioria dos participantes, especialmente na incorporação 
da prática e da linguagem verbal não projetiva. Ao mesmo tempo, 
sentimos a falta de estarmos juntes no estúdio. Agora se coloca 
o desafio de construir o modo híbrido, já que o uso da ferramenta 
online se apresenta como possível, útil e até mesmo muito rico. 

O interesse continua sendo pesquisar, ensinar, pensar, sentir 
como o MA/DMA move as pessoas que o praticam nos modos de 
viver, nos contextos cultural, social e político nos quais estamos 
imersos. Finalizo essa escrita com perguntas iniciais do MA/DMA, 
sobre o impulso: o que nos move? Como movemos o que nos move? 
Como o escolhemos e/ou somos escolhides por ele? Como damos 
contorno, forma, expressamos o que nos imprime? Que dos en-
dobramentos e desdobramentos emerjam sonhos, sinais, visões, 
novas percepções, gestos, movimentos e novas palavras para as 
experiências do visível e do invisível.

Mover, Testemunhar, Falar, Escutar, como a 
DMA propõe, afetam inteiramente minha vida. 
Mudanças sutis se espalham pelas células, no 

mais dentro desconhecido e presente superfície. 



134SENTIDO

Acontecimento em ebulição do sentir/pensar/agir, 
nem sempre nessa ordem, fazem emergir modos 

diversos de estar no mundo, cocriando relações 
de intimidade nas convivências.  

Fazemos mundo juntes18.

18	 Texto poético que integra o episódio do podcast Moebius, com acesso 
através do QR code ou através do link: https://open.spotify.com/episo-
de/4hmPtuCGFkNpqKlIyGEVHf?si=ycMR0iCTRei4AJCPckS_zw&nd=1. 



135Soraya Jorge

REFERÊNCIAS
ADLER, Janet. Offering from the Conscious Body: The Discipline 

of Authentic Movement. Rochester: Inner Traditions, 2002.
ADLER, Janet; MORRISSEY, Bonnie (ed.); SAGER Paula 

(ed.). Intimacy in Emptiness: An Evolution of Embodied 
Consciousness. Collected Writings of Janet Adler. Rochester: 
Inner Traditions, 2022.

CHIESA, Gustavo Ruiz. Além do que se vê: magnetismos, ec-
toplasmas e paracirurgias. Porto Alegre: Multifoco, 2016.

GIL, José. Movimento total: o corpo e a dança. São Paulo: 
Iluminuras, 2005.

INGOLD, Tim. Horizontes Antropológicos. Porto Alegre, ano 
18, n. 37, pp. 25-44, jan./jun. 2012.

JORGE, Soraya. O Pensamento Movente de um corpo que dan-
ça (ou a necessidade de se criar um estilo para falar de 
Movimento Sensível). Pós-graduação (Lato Sensu) em Terapia 
Através do Movimento. Corpo e Subjetivação – Faculdade 
Angel Vianna. Rio de Janeiro, 2009.

SNYDER, Gary. A prática da natureza selvagem. Lisboa: Antígona, 
2018.



136SENTIDO



137Soraya Jorge



138

Ana Kfouri

A PALAVRA COMO 
POTÊNCIA DE ABERTURA



139

Leve com você as infâncias da palavra. 
Valère Novarina

A minha pesquisa e trajetória giram em torno do lidar com a pala-
vra-corpo sempre em tensão e em relação. Este artigo1 entrecruza 
conteúdos/reflexões do livro Forças de um corpo vazado2, que 
publiquei em 2019, e do meu próximo livro, em fase de finalização, 
Focos Móveis3. 

Forças de um corpo vazado é fruto do doutorado em Artes 
Visuais que realizei na EBA/UFRJ, e também do meu desejo de 
desenvolver outros olhares ao pensar meus trabalhos e suas res-
pectivas interlocuções com vozes e pensadores que atravessam 
minha pesquisa. Focos Móveis é o nome da técnica de treinamento 
para atrizes e atores que criei e desenvolvi ao longo da minha traje-
tória artística – e sigo em criação, em experiência – e que proponho 
partilhar com estudantes, profissionais, professores e artistas das 
artes da cena e da imagem. 

A relação corpo-palavra alicerça minha investigação cênica 
no campo da intensidade, nos campos intensivos do teatro e da 
vida, inseparáveis. Artaud protesta logo no início de O teatro e seu 
duplo “contra a ideia separada que se faz da cultura, como se de um 
lado estivesse a cultura e do outro a vida; e como se a verdadeira 
cultura não fosse um meio refinado de compreender e de exercer a 
vida” (ARTAUD, 1991, p. 4). E nós temos poucos estudos e muito 
pouca prática no trabalho com a palavra e, portanto, com o corpo, 

1	 Esse artigo é fruto da palestra que realizei para o Lab Corpo Palavra, 
a convite de Aline Bernardi, em fevereiro de 2021. 

2	 KFOURI, Ana. Forças de um corpo vazado. Rio de Janeiro: 7Letras:  
PUC-Rio, 2019.

3	 “Focos Móveis” é meu Projeto de Pesquisa de Pós-Doutorado, iniciado em 
março de 2019, no Programa de Pós-Graduação em Artes da Cena (PPGAC), 
UFRJ, sob a supervisão de Eleonora Fabião. 



140A PALAVRA COMO POTÊNCIA DE ABERTURA

no campo intensivo das artes cênicas. O estudo de base é sempre 
ou quase sempre voltado ao campo intencional. Ou seja, a inten-
cionalidade é ainda um fato hegemônico na formação de atrizes e 
atores nas artes da cena. 

Valère Novarina, artista franco-suíço e um interlocutor muito 
presente na minha pesquisa, diz: “preciso de atores de intensidade, 
não de intenção”. É uma frase simples, mas muito potente, que 
abre um campo complexo de pensamento e estudos, de prática e 
de ação, no que diz respeito à atuação e à relação crítica e intensiva 
corpo-palavra/palavra-corpo. Novarina é dramaturgo, tem escri-
tos diversos, peças de teatro, prosa, livros teóricos e, além de ser 
artista plástico, realiza performances, exposições e dirige teatro. 
Enfim, um artista que atua e entrelaça essas ações. Novarina traz 
a síntese no pensamento, abre em frases curtas uma quantidade 
incomensurável de conteúdos – acredito que por ser artista plástico 
e lidar com a contenção que a imagem exige. 

No final dos anos 70 do século XX, Novarina começa a 
realizar performances que ele vem a chamar “crises de desenho”4, 
quando os rabiscos e os traços surgem à medida que a escrita 
não vem, que a escrita falta, falha. Ele escreve a um dos atores 
da montagem de A opereta imaginária, que ele mesmo dirigiu  
na Hungria: 

“Sai do método do Stanislavski! Salta em Meyerhold! 
Trabalha tudo no avesso, numa outra perspecti-
va! [...] “perspectiva: vista atravessadora” – 
sim, mas no outro sentido! Não tece mais uma 
construção de personagem [...] mas presta aten-
ção aos traços (como um pintor), aos traços que 
você traça, que você joga nas figuras humanas 
que se erguem e serão combinadas no cérebro e 
no corpo do espectador” (NOVARINA apud LOPES,  
2017, p. 27). 

4	 Para conhecer mais o trabalho de Novarina em várias de suas frentes, 
recomendo a leitura de Traduzindo Novarina: cena, pintura e pensamento. 
Rio de Janeiro: 7Letras, 2017, de Angela Leite Lopes, tradutora de todos 
os textos de Novarina no Brasil. 



141Ana Kfouri

Novarina traz esses traços em todas as suas ações e inscri-
ções estético-artístico-políticas. Na escrita, estes irrompem nas 
frases que o autor constrói, cria, ao pensar o teatro como espaço 
de suspensão conjunta e a atuação como força propulsora desse 
espaço. Novarina opera e orquestra uma compressão das pala-
vras, escrevendo em frases curtas conteúdos e dizeres múltiplos, 
que pulsam, reverberam e abrem muitos campos de pensamento. 
O pensador dialoga com a tradição e dá saltos. É um artista que 
obviamente está fora da linhagem do realismo e do psicologismo. 
Não é à toa que fala em Stanislavski e Meyerhold. Este, em contra-
ponto ao mestre, produz outras formas de pensar e de fazer que 
não o naturalismo. Meyerhold traz o traço de tragicidade riscando/
rasgando o pensamento e a ação no seu teatro da convenção cons-
ciente. Ele investe na plasticidade, enfatiza os elementos visuais, 
estimula o ator a desenvolver extrema consciência de seu corpo e 
a pensar através de imagens. 

Sabemos que existem muitos e diferentes caminhos para 
pensar a linguagem como criação, como campo de forças, a lin-
guagem desprovida de sujeito, sem comandos e controles de su-
jeitos. De formas diversas, artistas, performers e pensadores criam 
procedimentos que tangenciam o status do “irrepresentável”. A 
minha experiência artística transita nesses territórios dos cam-
pos da intensidade, da sensação, da palavra-corpo/corpo-palavra 
entendidos e trabalhados como campos de forças em tensão e 
em relação. Entender a linguagem e a arte como sensação traz à 
minha pesquisa o pensamento de Deleuze como uma referência 
marcante. Para o filósofo, a arte, sendo a linguagem das sensações, 
tem a potência de “entrar nas palavras, nas cores, nos sons ou nas 
pedras. A arte não tem opinião (...) O escritor se serve de palavras, 
mas criando uma sintaxe que as introduz na sensação, e que faz 
gaguejar a língua corrente, ou tremer, ou gritar, ou mesmo cantar” 
(DELEUZE, 1992, p. 44). Vamos deixar essa imagem reverberar: 
fazer gaguejar a língua, ou tremer, ou gritar, ou cantar, ou dançar. 
Vamos trabalhar pensando nessa imagem da palavra e da fala se 
deslocando, ou se descolando de uma facilidade da língua corren-
te. Vamos experienciar a fala tremer, vibrar, espacializar. Pensar a 
palavra para além das palavras, as palavras em sua potência liber-
tadora, libertadora dos sentidos prefixados. 



142A PALAVRA COMO POTÊNCIA DE ABERTURA

Samuel Beckett, outra referência importante na minha pes-
quisa, buscou escrever em francês, por exemplo, no intuito de di-
ficultar o ato da escrita. Como o francês não era a sua língua-mãe, 
escrever em francês era um desafio; poderia fazer com que ele 
conseguisse escrever sem cair no excesso, na facilidade da expres-
são que o inglês poderia proporcionar. Beckett traz uma imagem 
também muito forte para deixarmos reverberar, a de uma folha em 
branco. Ele fala: “A maioria dos escritores desperdiça o tempo das 
pessoas com obras muito longas. Eu estou tentando reduzir tudo 
ao tamanho mínimo. No final de um dia meu último trabalho terá 
sido uma folha em branco”5. Quanta força emana dessa imagem: a 
contenção, o traço, o mínimo, o espaço “vazio”, o que está por vir.

Em Forças de um corpo vazado eu partilho a noção de corpo 
vazado/corpo-sopro, noção, imagem poética/força corpórea que 
nomeei para pensar quem fala, uma interrogação sobre quem é 
esse que fala, entendendo a palavra, o ato de falar, como potên-
cia do lugar da criação e da não representação na cena e na arte 
contemporâneas. Busquei pensar quem fala, esse performer, esse 
falador, não para defini-lo, mas para pensá-lo de outras maneiras. 

Corpo vazado é um corpo crítico, não hierarquizado, que não 
se compreende como neutro (se é crítico, não pode ser neutro), nem 
como centro. Um corpo que está em relação e que é atravessado por 
forças, é um campo de forças, está em um campo de forças, que é 
a vida, o mundo em ação, forças em ação, forças sociais, afetivas, 
éticas, existenciais, sem se fixar nelas, ao ponto de enrijecer. Minha 
dedicação, meu fazer diário, minha micropolítica é pensar o exercício 
da atuação e chamar a atenção para o quanto a herança ocidental 
textocentrista, hegemônica, que traz uma estrutura hierárquica, 
um pensamento autoritário, dicotômico, prepondera ainda hoje e 
paira sobre nossos corpos, dificultando, intimidando, inibindo outros 
caminhos do pensar, do agir, do fazer e do atuar. Essa herança tem 
que ser vista dentro de uma perspectiva histórica. Ela não é inerente 
ao teatro e não é a única maneira de fazer e de pensar a cena e a 
atuação, é uma construção histórica. Precisamos pensar o exercício 
da atuação e perceber o quanto a herança ocidental textocentrista 

5	 Depoimento de Beckett extraído do documentário Waiting for Beckett: A 
Portrait of Samuel Beckett. Global Village, 1994.



143Ana Kfouri

nos oprime. Trabalhar “naturalizando”, sem perceber a dicotomia 
entre corpo e palavra, diminui a potência dos campos subjetivos, 
pois dessa forma eles se submetem à palavra e à mensagem que 
ela supostamente deve passar. E essa palavra-mensagem está 
submetida, por sua vez, à “ideia” – que se situa, acima de tudo, no 
alto da pirâmide hierárquica. 

O que me move é afirmar e trazer um pensamento-corpo no 
campo intensivo das artes da cena. O exercício da docência, sempre 
muito presente na minha vida, entre outros trânsitos artísticos, 
políticos, éticos, estéticos que me perpassam, me chama para a 
partilha da técnica Focos Móveis, pois a base de formação das artes 
cênicas ainda está submetida às técnicas europeias. Precisamos 
deixar outros legados às gerações vindouras, pois não pode haver 
no Brasil uma escola única de teatro6. Nosso país abarca uma di-
versidade de artistas singulares apontando para a abundância de 
linguagens, mas em termos de base, de formação, estamos frágeis 
e engessados em técnicas e fazeres hegemônicos advindos da 
tradição teatral ocidental. É urgente a partilha, o conhecimento, o 
ensinamento de práticas e pensamentos cênicos brasileiros e/ou 
latino-americanos. 

A atuação é um exercício, uma experiência de presença-au-
sência, um enfrentamento de presença-ausência. O corpo vazado 
traz essa qualidade de presença, de estar aqui e de escapar de si. A 
atuação é também um exercício de abandono, em vários sentidos, 
mas aponto aqui mais no sentido de a atriz/o ator se libertar, com 

6	 A escritora nigeriana Chimamanda Ngozi Adichie alerta sobre “O perigo 
de uma história única” em diversos caminhos, transmissões, pensamen-
tos e ações da nossa existência, chamando a atenção para o quanto 
de autoritarismo e apagamento de memórias e histórias acontecem sob 
essa perspectiva dominadora, muitas vezes sem que as pessoas tenham 
consciência de tal violência. Elas simplesmente conhecem uma única 
história, prioritariamente a das culturas e povos “superiores”. Isso 
vai se dando no dia a dia, na família, na escola, nas leituras, na 
transmissão de saberes, nos espaços públicos, em instituições, univer-
sidades, nas ruas, na vida, enfim. “É impossível falar sobre história 
única sem falar sobre poder. Existe uma palavra em igbo na qual sempre 
penso quando considero as estruturas de poder no mundo: nkali. É um 
substantivo que, em tradução livre, quer dizer “ser maior do que o 
outro”. Assim como o mundo econômico e político, as histórias também 
são definidas pelo princípio de nkali: como elas são contadas e quantas 
são contadas depende muito de poder. O poder é a habilidade não apenas 
de contar a história de outra pessoa, mas de fazer que ela seja sua 
história definitiva” (ADICHIE, 2019, pp. 22-23). 



144A PALAVRA COMO POTÊNCIA DE ABERTURA

consciência de potência, dessa herança ocidental muito presen-
te, prepotente, opressora dos corpos, e praticar uma ausência 
de controle, uma ausência de domínio sobre a palavra. Trabalhar 
corpo-palavra/palavra-corpo em relação crítica e intensiva e em 
tensão é a minha proposta no trabalho com as atrizes, com os ato-
res, com os artistas, e no meu exercício de atriz, de professora, de 
pesquisadora etc. Enfim, a minha proposta é praticar uma ausência 
de controle, uma ausência de domínio sobre a palavra ou sobre o 
outro ou sobre si mesmo (que é o pior controle). É recorrente ver 
atrizes tendo uma ideia e depois querendo colocar o corpo dentro. 
Essa é a prática do pensamento dicotômico. Como se não fosse no 
corpo que se elabora a ideia, que se produz pensamento, coitado 
do corpo trabalhado dessa forma! O corpo não é algo que se usa. 
O corpo não é um executor. Novarina diz uma coisa engraçada: 
“Todo cenário que pode ser traduzido por uma ideia tem que ser 
imediatamente destruído” (NOVARINA, 2005, p. 35). Precisamos 
perceber o quanto corpo e palavra separados, apartados, com um 
sujeito dando conta de compreender tudo o que a palavra quer 
dizer e passar para o outro, resulta nesse corpo mensageiro, ins-
trumento de expressão. 

A herança deixada da “presença” no teatro moderno do 
século XX, principalmente na primeira metade do século, relacio-
na-se com a construção de personagem, com o “servir” ao texto, 
trabalhado com encadeamentos causais, evolutivos, com a noção 
de “finalidade”, que Beckett faz desmoronar. Corpo muito presente, 
mas no sentido de fechado, definido-definitivo, rígido, carregado 
de intenções, carregado da condução psicológica, que traz muito 
desgaste mental. Ou seja, a presença trabalhada dessa forma não 
traz a ausência como um tensionamento ou mesmo como uma 
possibilidade de esvaziamento, pois seu “objetivo” é sempre o de 
explicitar, ilustrar e passar para o público a trajetória dramática do 
personagem. O esvaziamento aqui nunca ocorre; o que se oferece 
enquanto trabalho de atuação é sempre o preenchimento, de teor 
psicológico, que percorre todas as instâncias do trabalho, ou seja: o 
texto, o subtexto, as ações, as relações e, infelizmente, a imaginação. 

Temos que cuidar dessas práticas “naturalizadas”. O prin-
cipal é entendermos este “a serviço”, este estado subalterno da 
atuação. O texto visto no ápice da hierarquia das artes cênicas e a 



145Ana Kfouri

palavra entendida como autoridade final. E sabemos que a palavra é 
uma força corpórea, o verbo agindo no corpo. O corpo instrumento 
de expressão é um corpo submisso. E a palavra entendida como 
mensagem é autoritária. A palavra é potência! Potência do que? De 
abertura. A palavra é potência de abertura. Ela abre os sentidos, 
as imagens, os afetos. Ela inaugura alguma coisa, e não determina 
isso ou aquilo. A palavra abre, espacializa, reverbera, ressoa, vibra, 
energiza. O mundo das palavras solicita um abandono, um abandono 
de controle (da atriz/ator, da/o espectador/a, da/o falante, da/o 
ouvinte). A palavra nos coloca em pensamento, em movimento, 
buscando orientação, buscando compreensão, o que é muito dife-
rente de compreender para falar. Não é disso que se trata quando 
pensamos a palavra, ou pelo menos quando pensamos com mais 
profundidade o mundo das palavras. Então, é fundamental enfren-
tarmos isso: não querer mesmo comandar, não querer esse tipo de 
“segurança”, de querer dizer por ela, pela palavra, de fechar-lhes os 
sentidos. Precisamos enfrentar isso nas nossas experiências em 
salas de aula, nos palcos, no virtual, como falantes, como ouvintes, 
precisamos enfrentar isso nas nossas leituras, nas nossas expe-
riências artísticas, estéticas, como atrizes e atores, mas também 
como espectadoras/es, interlocutoras/es, como falantes e como 
ouvintes. Precisamos estar em relação, em diálogo, em escuta, não 
querer entender logo, apartar, definir. Precisamos ter um pouco mais 
de paciência, desfrutarmos o estar em errância, em movimento. 
Precisamos “dar um tempo” à compreensão, com generosidade dar 
tempo a ela. Mas compreender, isso sim, esse estado de estar em 
relação, em campos de forças. Falo corpo e palavra falo ESPAÇO, 
espacialidades; falo corpo e palavra falo TEMPO, temporalidades; 
falo corpo e palavra falo IMAGEM, forças da imagem, do que se 
vê, do que não se vê, forças da síntese, da plasticidade, do mínimo, 
do “vazio”; falo corpo e palavra falo INTERLOCUÇÃO, atravessa-
mentos de corpos em ação; falo corpo e palavra falo SILÊNCIO, 
repleto de vozes reverberando, vozes inaudíveis, que tremem, que 
fazem o corpo tremer, a linguagem tremer; falo corpo e palavra falo 
MÚSICA, sonoridades, ritmos...

Para trabalhar em relação com os campos de forças em 
ação temos que sair do pensamento dicotômico. Não há campos 
de forças em relação em um mundo binário, há relação de poder, 



146A PALAVRA COMO POTÊNCIA DE ABERTURA

de um sobre o outro, entristecendo, despotencializando os corpos. 
Paul Preciado, filósofo, pensador das novas políticas do corpo, de 
gênero e da sexualidade, diz, no livro Um apartamento em urano: 
crônicas da travessia, sobre “a violência produzida pela epistemo-
logia binária do Ocidente”, em um contexto macro, obviamente 
muito maior de opressão: 

A violência produzida pela epistemologia binária 
do Ocidente. O universo inteiro cortado em dois e 
somente em dois. Tudo tem um direito e um avesso 
nesse sistema de conhecimento. Somos o humano ou 
o animal. O homem ou a mulher. Somos o colonizador 
ou o colonizado. O organismo ou a máquina. Fomos 
divididos pela norma. Cortados em dois e força-
dos em seguida a escolher uma de nossas partes. 
O que chamamos de subjetividade não é mais que 
a cicatriz deixada pelo corte na multiplicidade 
do que poderíamos ter sido. Sobre essa cicatriz 
assenta-se a propriedade, funda-se a família, e 
lega-se a herança. Sobre essa cicatriz, escreve-se 
o nome e afirma-se a identidade sexual (PRECIADO, 
2020, pp. 25-26). 

Precisamos sair urgentemente desse pensamento “natura-
lizado” dicotômico, hegemônico, hierárquico. “Nada de complexo 
permanecerá diante da simplificação programada diante de nós, 
dualizadora, maquinesca e com duas patas: o homem irá em toda 
parte gritar a: e ele voltará suspirar b; e se lhe perguntarem por que 
ele tinha dito b, ele dirá de novo: “a não é b, b não é a; e é só o que 
sei” (NOVARINA, 2003, p. 71). A atuação tem que estar fora dessa 
engrenagem binária. A atuação está em relação com as tensões 
das forças do mundo.

Só um corpo insubmisso estará potencializado para estar 
vivendo, atuando em um campo relacional, que olha, percebe, que 
sabe não estar no centro. Um corpo repleto de silêncios, de vozes 
inaudíveis, que dá a vez, que dá passagem, que percebe que é hora 
de outro falar. Um corpo que escuta, silencia, age, porque está em 
relação, nos atritos em ação, nas tensões das forças em ação. Um 



147Ana Kfouri

corpo em relação com os entornos visível e invisível. Ou seja, estar 
em relação com as forças do mundo e de si mesmo. Com o que não 
vemos, com o que não sabemos, com as forças do inconsciente, 
em relação com o que não apreendemos, mas que nos move, nos 
agita, nos coloca em movimento. Estar em relação com o entorno 
invisível faz a gente enxergar/intuir/pressentir o que não se vê. Essa 
conjuntura dos campos visível e invisível, o estar em relação com 
as forças em tensão tira a atriz/o ator da identidade, da rigidez, 
do centro. Que centro? Atrizes e atores estão nas bordas, estão 
sempre escorregando, em queda, nas beiradas e em queda. Em 
cicatriz, cicatrizando e caindo de novo. Atuar é um ato abismal, 
estado abismal, gesto abismal, uma atitude abismal. O único cen-
tro da atriz/do ator é a barriga, o frio na barriga. O único centro é o 
baixo-ventre, as forças do baixo-ventre. 

Só um corpo insubmisso às ideias, no sentido da ideia quando 
vista e trabalhada apartada do corpo, um pensamento dicotômico, 
e mais do que isto, superior ao corpo, é PENSAMENTO-CORPO, da 
ordem do suor, da transpiração. Só um corpo insubmisso é antes de 
tudo um campo de forças de resistência também a qualquer outro 
poder que pretenda subestimá-lo ou controlá-lo. Pensamento-
corpo é pensamento! Cuidem das falas naturalizadas: “Ah, sou 
muito racional”, entendendo o pensamento só de uma maneira 
cartesiana, lógica. Como se essa fosse a única maneira de pensar, 
de existir, de atuar. Existem outros modos do pensar e do fazer. “É 
com os dedos que um pianista pensa, mas o que ele faz é pensar, e 
não batucar num piano, que diabo” (MEYERHOLD, 2005, p. 109).

O corpo vazado/corpo-sopro propõe um corpo ao 
mesmo tempo esvaziado, ou em esvaziamento, que se consegue 
aproximando de si, com exercícios de respiração, e não com 
psicologia, e potencializado, também pela respiração. Isso é o que 
chamo de consciência de potência. Assim se trava uma relação 
com o mundo das palavras. “Habito meu corpo vivo de palavras” 
(NOVARINA, 2007, p. 44), palavras me atravessam, me calam, 
palavras outras, de outrem, palavras ancestrais, palavras vindouras. 
Sabemos que hoje está muito difícil falar, e temos que encontrar 
outras palavras, acreditar na força delas, ressignificá-las. Cuidar 
das palavras, assim como precisamos cuidar dos corpos. Estamos 
fartos da palavra esvaziada, precisamos deixar de lado a palavra 



148A PALAVRA COMO POTÊNCIA DE ABERTURA

que não cola na ação, palavra vazia, morta, que difere totalmente da 
proposta de um corpo esvaziado, ou em esvaziamento, buscando 
se libertar dessa herança hegemônica e autoritária que existe e nos 
é dada. Esse corpo esvaziado ou em esvaziamento é o corpo que 
produz o vazio ao falar, se assim podemos dizer, cheio de vozes, de 
dizeres infinitos, muitas vezes vozes ainda inaudíveis que fazem 
o corpo-língua tremer. São desfazimentos que a gente opera, 
desfazimentos de controles, de muitas informações, muitos dados, 
muitas coisas dadas, muitas referências7. E ainda com Novarina, 
“Muito precisamente cada palavra designa o desconhecido. Diga o 
que você não sabe. Dê o que você não possui. Aquilo do que não se 
pode falar, é isso que é preciso dizer” (NOVARINA, 2003, p. 20). 

Precisamos demais nos desviar da armadilha de um entendi-
mento da palavra que visa a uma mensagem e do corpo trabalhado 
como um instrumento de expressão. No campo intensivo, e não 
intencional, trabalha-se palavra e corpo para além de uma condução 
psicológica, conectados a um campo no qual prevalecem a inten-
sidade sobre a intenção, o acaso sobre os encadeamentos causais 
e evolutivos, o ritmo, a oralidade, a sonoridade e os significantes 
sobre o fechamento de sentidos. Pensar e tomar a palavra como 
atitude e comprometimento ético e afetivo, e não como mensagem. 
A palavra é uma abertura, nunca um fechamento. As palavras se 
abrem em muitos dizeres, em infinitos dizeres. O campo intensivo 
se desdobra, se esgarça, as palavras escapam, espacializam, espi-
ralam, nos convocam, se esvaem, se renovam. 

Trabalhar na materialidade da língua, num campo intensivo, é 
deixar a potência de abertura da palavra acontecer, à revelia de um 
sujeito que fala (no sentido de sujeito apartado; não estou negando 
jamais as subjetividades, mas no campo intensivo elas vazam, não 
é algo que se impõe). Estamos falando de uma fala performativa 
e não interpretativa. Se estamos trabalhando com autoras/es que 
cavam na linguagem, têm corpos ali pulsando e suando dizeres, 

7	 “O pintor tem várias coisas na cabeça, ao seu redor ou no ateliê. Ora, 
tudo o que ele tem na cabeça ou ao seu redor já está na tela, mais ou 
menos virtualmente, mais ou menos atualmente, antes que ele comece 
o trabalho. Tudo isso está presente na tela, sob a forma de imagens, 
atuais ou virtuais. De tal forma que o pintor não tem de preencher 
uma superfície em branco, mas sim esvaziá-la, desobstruí-la” (DELEUZE, 
2007, p. 91). 



149Ana Kfouri

aquelas escritas abrem mundos de pensamento, de questões, de 
filosofia, de memória, de imaginação, de afeto, de política, de visão 
de mundo, de ética. A fala performativa vai dar a ver esses mundos, 
aqui e ali. Não vai dar conta deles (dessa forma é trabalhar na dico-
tomia). Mas a fala performativa vai dar a ver esses mundos como? 
Em flashes, em escapulidas... Os campos semânticos... Os campos 
dizeres, eles pulsam, eles aparecem e desaparecem... Aparecem e 
desaparecem... Quem fala não entende o sentido para dizer, quem 
fala escuta os sentidos ao dizer, é bem diferente. Obviamente de 
tanto ler. Ler em voz alta. Por isso o rigor no trabalho do artista, 
do performer, do falador. A atuação se dá entre o rigor e o gozo, 
numa linha tênue entre o rigor e o gozo8. A fala é uma abertura... 
Para além dos sentidos, também. 

Não é só de campo semântico (restrito) que se trata quando 
se fala, quando se trabalha a palavra entendida como inaugural. A 
palavra inaugura alguma coisa. Se a palavra é potência de abertu-
ra, o que ela poderia abrir, inaugurar? Campos sonoros, plásticos, 
subjetivos, espaciais, semânticos, rítmicos... São campos dizeres. 
Como dominar isso? Como dominar esses campos todos? Esses 
entrecruzamentos de campos de forças? Temos que estar em re-
lação com eles. Os campos subjetivos estão em relação com essas 
forças, com essas frequências. Então, trabalhar palavra-corpo/
corpo-palavra sempre em tensão e em relação, sabendo que não 
somos centro de nada, mas que somos atravessados pelas forças 
do mundo, e da cena (pois são inseparáveis), esse estar em relação 
de fato potencializa os campos subjetivos vazarem, aparecerem 
como gesto, ato abismal, ato ético-estético-político. Para isso, 
atrizes e atores precisam trabalhar com consciência de potência.

Em Focos Móveis articulo, entrecruzo, conjugo várias di-
nâmicas - exercícios técnicos, corpo, voz, respiração, dinâmicas 
sensoriais e dinâmicas da fala. São aproximadamente 80 dinâmi-
cas embasadas, sustentadas por alguns conceitos e noções que 
criei – como, por exemplo, “corpo vazado”, “foco móvel”, “base 
móvel”, “areninha”, “vazio e vácuo”, “presença-ausência”, além de 
estados cênicos corpóreos criados por níveis de tensão muscular, 

8	 “Na língua, entre o rigor e o gozo” é o título de um posfácio que escrevi 
para o livro Uma frase para minha mãe (PRIGENT, 2019, p. 51). Desenvolvo 
e abro mais esse texto no meu livro por vir, já citado, Focos Móveis.



150A PALAVRA COMO POTÊNCIA DE ABERTURA

que nomeio “mínimo de presença, corpo presente, corpo tenso e 
corpo debilitado”, todos princípios elaborados para estimular pro-
cessos intensivos de criação; além de um amplo aparato técnico 
e de um proceder em torno de se trabalhar na materialidade da 
língua. Pensar-praticar a palavra como força corpórea, produzindo 
uma fala performativa e não interpretativa. 

O procedimento de trabalhar a palavra e o corpo em campos 
distintos faz os campos subjetivos enrijecerem, faz a atriz/o ator 
fechar os sentidos e os sentimentos a priori, porque eles vêm juntos, 
e isso fragiliza a atuação. Faz atrizes/atores serem o instrumento 
de expressão, os responsáveis por passarem a mensagem. Essa 
forma de atuar/trabalhar sobrecarrega os corpos. Fica pesado. É 
muito desgaste mental. Aí está o grande equívoco. Os campos sub-
jetivos vazam... Ao falar, ao dançar, ao escrever... Eles escapam dos 
corpos vazados no ato da fala, quando a/o performer se inscreve no 
mundo, no ato, na cena, na rua, em plena presença-ausência. Isso 
é que é bonito, os campos semânticos e subjetivos entrelaçados 
vazando. Por isso trabalhamos com rigor e no rigor. Entre o rigor e 
o gozo, numa linha tênue de rigor e de gozo. 

Em Forças de um corpo vazado foi muito importante pensar 
o corpo e a palavra com Beckett e com Novarina, devido ao meu 
comprometimento, meu atravessamento com estes autores. Eu 
articulo minha experiência como atriz para nortear a noção de corpo 
vazado/corpo-sopro, apontando proximidades e diferenças ao se 
trabalhar com eles (Beckett e Novarina). Foi um avanço para pensar 
a minha experiência, pensar as proximidades e diferenças ao lidar 
com o palavrear de cada autor, e também poder refletir os corpos 
diferentes em cada trabalho. Foi estimulante pensar o corpo-palavra 
nos dois monólogos que realizei como atriz no Projeto Beckett9, por 
mim idealizado, Primeiro amor e Moi lui. Eram sensações corpóreas 
muito diferentes, impossibilitando sempre qualquer tentativa de 

9	 Projeto Beckett: Primeiro amor, dirigido por Antonio Guedes, e Moi lui, 
inspirado em Molloy, com direção e dramaturgia de Isabel Cavalcanti 
(Teatro Poeirinha, Rio de Janeiro/RJ, de novembro de 2012 a fevereiro de 
2013; Teatro Dulcina, Rio de Janeiro/RJ, abril e maio de 2013; apresen-
tação no Projeto Solus, Ipatinga/MG, 2013; Projeto Teatro na Contramão, 
Escola Sesc, São Paulo/SP, 2013; Sesc Pompeia, São Paulo/SP, março e 
abril de 2014; CIT-Ecum, São Paulo/SP, final de abril a junho de 2014; 
Filo – Festival Internacional de Teatro, Londrina/PR, julho de 2014; 
projeto Off Cena, Sesc Palladium, Belo Horizonte/MG, novembro de 2014).



151Ana Kfouri

criar algum método ou fixar maneiras de se encenar um ou outro 
autor. Ou criar algum método para se trabalhar fora da psicologia. 

O corpo vazado/corpo-sopro é um pensamento, uma forma 
de pensar (no sentido de sermos seres vazados). E uma forma de 
fazer. Modos do pensar, modos do fazer. Em termos mais precisos, 
se a gente for pensar nele como uma repetição, a única repetição 
seria a compreensão do corpo como um campo de forças. O en-
tendimento do corpo como potência. 

O corpo, o corpo falador, a fala, essa força corpórea que me 
potencializa, que potencializa meu trabalho, minha vida, atravessa 
meus livros, Forças de um corpo vazado e Focos Móveis, por vir. 
É muito difícil nomear, mas hoje nomeio, corpo vazado, corpo es-
piritual. “Um corpo que vai embora passa pela voz” (NOVARINA, 
2003, p. 17). Temos que cuidar muito do mundo das palavras. Há 
que se travar mesmo uma relação de afeto, de ética, de escuta, 
com o mundo das palavras. Porque a palavra é potência de aber-
tura, com ela podemos fazer aparecer mundos melhores, outros 
mundos, mais dignos, mais diferentes, menos desiguais, mais 
alegres, mais artísticos. 



152A PALAVRA COMO POTÊNCIA DE ABERTURA

REFERÊNCIAS
ADICHIE, Chimamanda Ngozi. O perigo de uma história única. 

São Paulo: Companhia das Letras, 2019. 
ARTAUD, Antonin. O teatro e seu duplo. São Paulo: Martins 

Fontes, 1993
BECKETT, Samuel. Primeiro amor. Tradução e desenhos Célia 

Euvaldo. São Paulo: Cosac & Naify, 2004.
BECKETT, Samuel. Molloy. Tradução de Inês Cavalcanti. Paris: 

Les Éditions de Minuit, 1972. 
DELEUZE, Gilles. Francis Bacon: a lógica da sensação. Rio 

de Janeiro: Zahar, 2007.
DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. O que é a filosofia? Rio de 

Janeiro: Editora 34, 1992.
SAADI, Fátima. A configuração da cena moderna: Diderot e 

Lessing. Rio de Janeiro: Teatro do Pequeno Gesto, 2018.
KFOURI, Ana. Forças de um corpo vazado. Rio de Janeiro: 

7Letras/PUC-Rio, 2019.
LOPES, Angela Leite. Traduzindo Novarina: cena, pintura e 

pensamento. Rio de Janeiro: 7Letras, 2017.
MEYERHOLD, Vsevolod. Meyerhold. Organização, introdução e 

tradução de Béatrice Picon-Vallin. Arles: Actes Sud, 2005. 
NOVARINA, Valère. Diante da palavra. Rio de Janeiro: 7Letras, 

2003.
NOVARINA, Valère. Carta aos atores e Para Louis de Funès. 

Rio de Janeiro: 7Letras, 2005. 
NOVARINA, Valère. Discurso aos animais. Tradução Angela 

Leite Lopes. Rio de Janeiro: 7Letras, 2007.
PRECIADO, Paul. Um apartamento em Urano: crônicas da 

travessia. Rio de Janeiro: Zahar, 2020. 
PRIGENT, Christian. Uma frase para minha mãe. Recorte e 

tradução Marcelo Jacques de Moraes. Rio de Janeiro: 
7Letras, 2019. 



153Ana Kfouri



154

Vou começar essa conversa me convidando ao 
exercício de me descrever: sou uma mulher la-
tino-americana de pele clara, tenho os olhos e 
cabelos castanhos - no momento os cabelos 
estão bem curtos, raspados nas laterais e na 
nuca. Estou muito feliz em conversar com você, 
Sandra, uma importante pensadora indígena de 
nosso país, professora do ensino fundamental e 
pesquisadora em Antropologia Social do Museu 
Nacional da UFRJ. Tive a alegria de fazer parte 
de um grupo de estudos conduzidos por você, 
e ouvir sua perspectiva de Corpo Território e da 
presença da construção do corpo feminino na 
cosmovisão Guarani. Vamos conversar sobre o 
Corpo Território?

Obrigada pelo convite, mais uma vez, de estar 
aqui para fazer esse encontro: encontro de pa-
lavras, encontro de saberes, encontro de expe-
riências e encontro de trajetórias. Como a gente 
vai falar sobre a questão do Corpo Território, 
eu sempre trago isso a partir da minha própria 
experiência. Vou me descrever: eu sou uma mu-
lher indígena, tenho o cabelo longo preto, a pele 
parda, estou usando brinco de miçanga azul, 
amarelo e laranja. Eu estou muito feliz de estar 
aqui para partilhar minha experiência enquanto 
mulher Guarani. 

CONVERSA

Aline Bernardi: 

Sandra Benites 
Guarani Nhadewa:



155

Então, logo de imediato, eu vou falar rapidamente 
sobre a minha pesquisa que vem se desenvolven-
do a partir das minhas inquietações, e de várias 
questões. Eu comecei como agente de saúde, 
depois fui professora... Aí eu comecei a fazer 
licenciatura e depois eu fui fazer mestrado. Eu 
nunca pensei de estar neste lugar acadêmico, 
que é uma coisa que eu tenho algumas descon-
fianças, mas também me ajuda a me perceber, 
a compreender melhor e valorizar aquilo que é 
importante para nós, Guarani, e especificamente 
para nós, mulheres Guarani. Então, a partir das 
minhas inquietações, das várias dificuldades, ne-
cessidades que eu passei, eu vim desenvolvendo 
algumas reflexões para poder entender a ideia 
dessas dificuldades que a gente vem enfrentando 
enquanto mulher Guarani. 

Primeiro que eu tive várias dificuldades por ser 
mulher indígena e também por ser mãe. Eu tenho 
quatro filhos. Eu comecei a estudar nessa vida 
acadêmica praticamente quando eu tive o meu 
filho pequeno. Agora já está todo mundo grande, 
mas eu continuo falando sobre esses vários vieses 
que foram elementos que colocam obstáculos 
na minha trajetória enquanto mulher, enquanto 
mulher indígena, enquanto mulher Guarani, en-
quanto mãe, enquanto mãe Guarani. Então, eu 

SANDRA BENITES
E ALINE BERNARDI 



156CONVERSA

me vi tentando entender e desenvolver algumas 
observações e reflexões a partir da Academia, 
onde eu estou inserida: a gente chega na uni-
versidade, nesses espaços acadêmicos ou em 
quaisquer instituições onde as pessoas circulam e 
deveria ser um espaço de encontro, de conversa, 
encontro de diálogo, e eu sempre olho e percebo 
dessa maneira - então a partir disso eu trago as 
minhas inquietações. 

A primeira questão que eu queria apresentar ra-
pidamente é falar um pouco enquanto Guarani. 
Quando eu cheguei na academia, eu comecei a 
observar mais, eu comecei a olhar, ler, perceber as 
pesquisas que foram feitas sobre nós, Guarani, e 
a maior parte das pesquisas que foram feitas eu 
não via a presença das mulheres Guarani. Existe 
(pesquisa) sobre os Guarani de modo geral, mas 
sempre a partir da perspectiva de um interlocutor 
Guarani masculino. E eu não estou dizendo que 
isso está errado, a questão é que para nós Guarani 
existe tanto Nhandesy Ete quanto Nhanderu Ete. 
O que é Nhanderu Ete? Nhanderu Ete é o que nós 
acreditamos ser o Deus, o nosso Deus, não é o 
Deus perfeito, mas é uma figura que a gente segue 
como uma referência enquanto crença, daquilo que 
a gente é enquanto Guarani. Mas também não é 
só o Nhanderu Ete, ele é apenas uma das figuras, 
um dos seres que a gente acredita que existe. E 
existe Nhandesy Ete que também é uma figura 
muito importante. Inclusive a sua importância, 
na verdade, é que a própria Nhandesy Ete nos 
organiza enquanto Guarani. A partir da narrativa 
da história de Nhandesy a gente vai entendendo o 
que é aquilo que a gente acredita, o que é o pensa-
mento Guarani, porque o Guarani se organiza dessa 
maneira. Então, a narrativa da Nhandesy, a história 
da Nhandesy nos organiza enquanto ser Guarani. 



157Sandra Benites e Aline Bernardi

Então, o que acontece? Eu vejo que isso está sendo 
apagado, digamos assim, de modo geral, como 
se houvesse apenas um Deus, o Nhanderu. Na 
verdade, na nossa comunidade não existe apenas 
Nhanderu, existe Nhandesy também. Nhanderu 
é Deus e Nhandesy seria a Deusa. E por que eu 
comecei a questionar? Porque eu pude perceber 
que os mais jovens vão também acreditar que existe 
apenas Nhanderu, que é só um Deus. Não é que 
isso esteja errado, mas é que essas novas gerações, 
se a história da Nhandesy está sendo apagada, vão 
entender que só existe o Nhanderu. Eles vão deixar 
de entender que são duas figuras importantes que 
explicam a origem do mundo para nós, Guarani. 

Então, o que é a história da Nhandesy? Como eu 
tive essa experiência de escuta enquanto eu era 
criança, quando a minha avó ensinava, narrava as 
histórias, explicava para a gente todas as histórias, 
essas narrativas eu guardei comigo. Mas, os meus 
filhos, se eles não ouvirem isso, não entenderem 
isso ou não tiver o espaço para eles escutarem es-
sas narrativas, eles vão ter dificuldade de entender 
que existem duas figuras: Nhandesy e Nhanderu. 
O que é Nhandesy e Nhanderu? Segundo nossos 
mais velhos, nós somos Guarani. Existe no Brasil 
de hoje Guarani Nhandewa, Mbya e Kaiowá. O 
Kaiowá é do Mato Grosso do Sul; Nhandewa tam-
bém tem alguma parte por lá, inclusive eu sou 
de origem do Mato Grosso do Sul, sou da aldeia 
Porto Lindo, e eu me identifico como Nhandewa, 
e existe Mbya. Existem versões diferentes en-
tre Mbya, Nhandewa e Kaiowá, mas a história da 
narrativa é a mesma, sempre começa a partir da 
caminhada da Nhandesy, que é a nossa mãe. O que 
é Nhandesy? Nhandesy Ete é a nossa mãe, nossa 
mãe verdadeira. E também existe Nhanderu, e 
Nhanderu Ete, que é o nosso pai verdadeiro; essas 



158CONVERSA

duas figuras que deram origem ao mundo para 
nós, Guarani. Eu estou falando a partir da minha 
perspectiva, a partir do entendimento que a minha 
vó me explicou. Ela falava assim: 

“Nhanderu Ete é na verdade ywategua. E o que é 
ywategua? De cima. Nhandesy Ete é ywy pygua, 
quer dizer ‘da terra’. Mas, na verdade, Nhandesy 
Ete é o próprio chão". Sempre que a minha avó 
falava Nhandesy Ete ywy pygua era para dizer a 
própria Terra. Então, eu estou falando a partir da 
história que a minha avó me contava enquanto 
Guarani Nhandewa e mulher também. E aí ela 
falava que esse chão que a gente pisa é o próprio 
corpo da Nhandesy.

E é por isso que, quando existem rituais - e todos 
os Guarani os têm -, há um momento do ritual dos 
meninos e o das meninas para se identificar a partir 
do seu corpo: o que é que pode, como que pode, 
quais as funções de cada um e até suas limitações, 
e o que é que pode acrescentar um do outro, um 
com o outro para equilibrar. Na nossa língua Guarani 
existe Djoawy, que significa desequilíbrio. Para 
não desequilibrar a gente precisa entender, com-
preender como é que cada corpo funciona. Um 
corpo não é só um corpo, o corpo é o espírito que 
a gente chama de Nhe'ẽ; e o corpo, o nosso Nhe'ẽ, 
não está apenas dentro do nosso próprio corpo, ele 
também é uma relação. Existem coisas no entorno. 
O que fortalece o nosso Nhe'ẽ? O nosso Nhe'ẽ, na 
verdade, o que vem nele é o que a gente não en-
xerga. Nosso espírito. Digamos que o nosso Nhe'ẽ 
seria a base do nosso equilíbrio emocional. É bem 
difícil traduzir essas questões, mas eu vou tentar. 

E aí é onde vem o Teko. O que é o Teko? O Teko 
é um modo de ser, o modo de estar no mundo e 



159Sandra Benites e Aline Bernardi

o modo de enxergar o mundo. Esse Teko é algo 
que existe, mas que sempre está em movimento. 
Esse Teko vai sempre depender das relações, vai 
depender também das relações na qual aquele 
corpo está inserido. O corpo como se fosse a casa, 
o corpo como uma estrutura que acompanha o 
processo contínuo de equilíbrio do Nhe'ẽ, que 
seria o equilíbrio do próprio ser, do nosso próprio 
espírito que é o fundamental, aquele que a gente 
não enxerga. 

É nessa narrativa que a gente entende como a 
história da Nhandesy explica que nós, seres huma-
nos, não somos seres perfeitos. Nós somos seres 
equivocados, e por isso que a gente precisa encon-
trar o outro, compreender o outro, para a gente se 
equilibrar. Por isso a importância do indivíduo e 
também do coletivo. Eu costumo dizer o seguinte: 
existe coletivo e indivíduo, a importância do indi-
víduo para o coletivo e a importância do coletivo 
para o indivíduo. Também existe esse encontro. 
Então, por isso que eu acredito que o Teko é um 
processo que depende do entorno humano e não 
humano. A gente não depende só das pessoas, a 
gente depende do humano e do não humano que 
faz parte do nosso Teko. O Teko explica muito isso. 
E essa história da Nhandesy e do Nhanderu explica 
as funções e as limitações de cada ser e como a 
gente pode levar adiante esse Teko. 

Como eu falei, o Teko é o modo de ser, modo de 
estar no mundo, modo de enxergar as coisas, e o 
Teko depende do Tape, do caminho. O caminho 
para gente é muito importante. É como se tivesse 
um caminho. Teko, na verdade, tem o seu caminho, 
que é o Tape, e também tem a sua caminhada. 
O caminhar a gente chama de Guata. O que é 
Guata? Quando você caminha, para nós, Guarani, 



160CONVERSA

a gente fala que está caminhando para frente. A 
gente sempre olha para frente, então o caminho 
depende do Tenonde. Na verdade, o caminho, 
o Tape, depende do olhar para frente que é o 
Tenonde. Enquanto Guarani, nós temos essa ideia 
de que o Tape, que é o caminho, é imprevisível, 
e pra gente lidar com o imprevisível das coisas, 
com o que pode acontecer no caminho, a gente 
precisa preparar o nosso Teko, a nossa escuta, a 
nossa forma de se encontrar com outro. A gente 
precisa saber lidar com o imprevisível que a gente 
vai encontrar no caminho. 

O que acontece pensando nesses imprevisíveis 
que a gente pode encontrar no caminho é que 
vão vir várias regras e normas dentro da própria 
comunidade, através do ritual. Por exemplo: os 
meninos Guarani (isso é de um modo geral), 
quando eles estão no período de engrossar a 
voz, eles vão fazer vários rituais de passagem 
para adulto, em que eles vão levar/trazer para 
cada um a sua responsabilidade, como lidar com o 
outro através da dança, do plantio, da construção 
de casa, através das regras que eles vão receber 
de ter que acordar cedo, dormir em determinado 
horário... E para isso existem outros mais velhos, 
outros anciãos que vão orientar eles para esse 
equilíbrio de tolerância, de saber escutar. Por isso 
que os homens Guarani que passam por estes 
rituais têm um jeito de ser “de escuta”. A maioria 
deles fala muito baixo, a maior parte deles tem 
a cabeça baixa, escutam. Isso não é de um dia 
para o outro, isso é um processo de eles faze-
rem esse encantamento durante três anos, que 
é o tempo para eles pegarem esse jeito de ser, 
para que eles tenham essa tolerância de escuta, 
paciência, de aprender a falar baixo, aprender a 
falar em determinado horário. 



161Sandra Benites e Aline Bernardi

As mulheres também, só que as mulheres já têm 
mais cuidado com seu próprio corpo. Então, o 
que é o corpo? As mulheres vão ter a partir do 
sangramento, e por isso para nós Guarani é muito 
importante o período menstrual, esse cuidado. 
Tem um ritual: a gente tem essa sabedoria de 
tomar tal chá, como se comportar, como cuidar 
do próprio corpo. Então, tem várias outras restri-
ções em questão da alimentação, do espaço que 
a gente não pode frequentar. Por exemplo: o lugar 
que está muito frio, ou o lugar que é muito quente, 
ou o lugar que tem muito vento. Tudo isso a gente 
vai fazendo durante esse período das mulheres 
em cada menstruação.

Mas essas regras vêm a partir da própria narrativa 
que explica e organiza essas regras, esse sistema 
Guarani. Por isso é muito importante a história da 
Nhandesy, que fundamenta todo o sistema para 
nós, Guarani. Então, é super importante a histó-
ria da Nhandesy, que é a história da nossa mãe. 
E quando se trata sobre essa questão no lugar 
acadêmico ou em outro sistema, geralmente ela 
não é citada, a Nhandesy. Atualmente ela é mais 
esquecida, e isso pode gerar risco para a gente, 
inclusive esse desrespeito pode trazer depois 
questões das mulheres, sobre não escutar e acre-
ditar que só existe a versão dos homens, e que só 
existe o Nhanderu. Então, essa é uma questão 
importante e tem que ser questionada, e é o que 
eu venho fazendo durante a minha caminhada.

Que bom, Sandra! Sempre muito bom te ouvir. 
Me deu vontade de te ouvir falando um pouquinho 
mais da perspectiva da memória ancestral dentro 
de toda a cosmovisão Guarani. Como se dá essa 
relação com a memória ancestral? A construção 
dessa memória está vinculada a essa história de 

A:



162CONVERSA

Nhandesy e Nhanderu que você traz? Como se 
dá essa relação de vínculo com a ancestralidade? 
Nos conte um pouco mais dos rituais na cultura 
Guarani. Como é que isso vai se dando no pro-
cesso comunitário coletivo? 

Na verdade, isso é uma coisa muito complexa, 
mas eu vou dar um exemplo muito rápido sobre 
essa questão de humano e não humano. Para 
nós, Guarani, por exemplo, esse processo da an-
cestralidade, para permanecer essa ideia de an-
cestralidade, para continuar reproduzindo esse 
conhecimento ancestral, essa memória, ela está 
muito presente no fazer. O que é o fazer? Segundo 
as mulheres mais velhas, a Terra é como se fos-
se um berço dos seres da terra. Tudo que existe 
na Terra serve como um berço. E esse berço é o 
corpo da Nhandesy, como se estivesse estendido. 
Esse corpo que é Nhandesy, que a gente chama 
de Terra, é a própria mãe, é a nossa mãe. 

Por isso a importância dos homens, quando eles 
vão caçar, quando eles vão cantar, quando eles 
vão buscar algo de matéria-prima para fazer 
casa, que vão fazer ritual para pedir para o Iwy 
rupa idjara. O que é Iwy rupa idjara? Todas as 
coisas, para nós, têm os seus espíritos. O ritual 
que eles vão fazer é para pedir para o espírito 
desses elementos que estão em torno da gente, 
independentemente do humano e não humano, 
pedir para que eles tragam, que eles vão pegar 
aquele elemento para consumo e por necessi-
dade, e não chegar e fazer de qualquer maneira. 
Por quê? Porque eles falam que geralmente os 
homens sabem disso, os homens têm que apren-
der isso e é nos rituais que eles vão aprender 
isso. Por isso a importância dos rituais de pas-
sagem. E aí eles vão pedir para os Iwy rupa idjara 

S:



163Sandra Benites e Aline Bernardi

não se desencantarem. Pois eles falam que, por 
exemplo, o rio tem água nascente. Quando tem 
alguma nascente, todas as crianças, esses me-
ninos, essas meninas, eles têm que saber lidar, 
saber como chegar ali para entrar, saber como 
sair. Então, a gente vai fazer ritual para aquele 
lugar para que o espírito não se desencante, pois 
falavam que se o espírito daquela nascente se 
desencantar, eles podem se mudar. E quantos 
já se mudaram, já desencantaram! Hoje a gente 
vê as minas, as águas nascentes secando. Hoje 
eu pude entender por que eles falavam isso. E aí 
a gente tem esses rituais de caçar, pescar, bus-
car matérias-primas para fazer casa ou cantar 
na colheita. Por isso os seres não humanos são 
muito importantes também para continuar em 
nossos saberes, tanto masculino quanto femini-
no. Então, eu sempre busco dizer que se o nosso 
Teko está frágil é porque talvez faltem várias 
coisas. A nossa fortaleza, na verdade, não é só 
humano, o outro humano: são também os seres 
não humanos.

Sim! E quando você fala dessa fragilidade do Teko, 
quando o Teko está frágil e fraco, me veio agora a 
sensação desse nosso momento, de que a gente 
está vivendo com a Terra essa pandemia, essa 
relação com a covid-19. Como está sendo a leitura 
dos Guaranis sobre a relação com essa pandemia 
e esse momento histórico de saúde pública que 
estamos vivendo?

Eu ouvia muito, desde pequena, que os nossos 
avós falavam dessa preocupação, que um dia nós 
teríamos dificuldade de dar continuidade ao nosso 
bem-estar, que seria o nosso Teko porã. E o que é 
o nosso Teko porã? Teko porã é o nosso bem-es-
tar. Então, o Teko porã depende do equilíbrio de 

A:

S:



164CONVERSA

todos os seres da Terra, entre nós, enquanto ser 
humano e não humano. Hoje a gente está muito 
frágil e as gerações novas estão muito frágeis por 
conta desses desencantamentos, pois existem 
vários desencantamentos no nosso meio. Mas, 
o que se desencantou? A própria Terra está um 
pouco desencantada, né? Quando a Terra está de-
sencantada, quando está triste, a nossa mãe está 
triste, ela não está bem. Se a Terra não está bem, 
a gente também não vai estar bem. Nós estamos 
muito fragilizados hoje, e eu sempre busco falar 
que isso é importante saber, e que nós Guarani 
sabemos disso. A questão mais grave é que os 
não Guarani, a sociedade não indígena, que tem 
essa ideia desse pensamento hegemônico, de 
que existe um único saber, eles não sabem des-
se desencanto. E o mais triste é isso, de achar 
que está sabendo, mas não está sabendo. E nós 
sempre vimos e vivemos alertando essas ideias, 
de que um dia a gente não vai poder mais ver 
essa alegria dos nossos filhos. 

E é por isso que, enquanto Guarani, a gente sem-
pre fazia esse alerta educativo, porque narrar, 
contar a memória ancestral para as próximas 
gerações é, na verdade, alertar e levar essa ideia 
de dar continuidade ao bem-estar de todos. Mas 
só que não acontece isso. Geralmente nós somos 
muito poucos, enquanto indígenas, e somos mui-
to pouco ouvidos de modo geral. Eu acho que isso 
é um pouco lamentável, mas eu diria que eu não 
estou triste, eu não me sinto fragilizada, porque 
eu sei muito bem o que está acontecendo e nós 
sabemos disso. É triste, e a minha avó falava 
isso, da gente não respeitar o espírito da pedra. 
O espírito da pedra vai desencantar, e quando se 
desencantar vai fazer mal para as pessoas que 
não têm nada a ver com isso. Vai fazer mal para 



165Sandra Benites e Aline Bernardi

as pessoas que não são aquelas que provocaram 
esses desencantamentos. E é mais ou menos 
isso que acontece com a gente. 

Eu acho que, hoje, a pandemia traz muitas difi-
culdades para muitos parentes, e muitos anciões, 
principalmente, estão morrendo, e isso é que é a 
tristeza, estão levando os anciões e anciãs que 
são a nossa base de força. Na verdade, a resis-
tência está nesses anciões e anciãs, que estão 
indo por causa dessa pandemia também. Eu acho 
um pouco triste, neste sentido, mas nós sabemos 
o que está acontecendo, sabemos o motivo e 
porque isso acontece. É super importante para 
a gente tentar seguir outros caminhos, como 
eu falei no começo; da gente saber lidar com os 
imprevisíveis que acontecem no caminho – e 
com o pensamento do branco hegemônico que 
não sabe, não consegue lidar com o que já está 
desencantado. Mas resolver o que já está desen-
cantado é bem difícil. 

E, Sandra, na perspectiva Guarani, quais são os 
caminhos da conexão com o reencantamento da 
vida? Como cultivar e como reencantar os seres, 
a vida, como um todo? 

Eu acredito que para a gente se reencantar, para 
a gente se conectar e saber lidar com esses im-
previsíveis, é o que a gente está fazendo neste 
encontro: escutar, conversar, se encantar, en-
tender, compreender independentemente da-
quilo que a gente não sabe. Eu costumo falar que 
compreender e fortalecer aquilo que é importante 
para aquele grupo maior ou menor – não impor-
ta – é importante. Eu vou dar um exemplo que 
eu sempre busco falar sobre essa questão. Para 
nós, Guarani, não existe divisão de espaço, existe 

A:

S:



166CONVERSA

divisão de pessoas, de grupos. Então, o que é a 
fronteira? Para a gente, a fronteira é a diferença 
do outro. E há limitações também, e é por isso que 
nós, Guarani, falamos que a Terra é para todos. 
Não é “essa aqui é Paraguai”, “essa aqui é Brasil”, 
“essa é Uruguai”. Isso quem colocou foi o pen-
samento hegemônico dos próprios brancos, não 
fomos nós. Nós apenas estamos ali para viver e 
para ter a nossa força enquanto diferentes, um do 
outro. A gente precisa de espaço e por isso que 
o espaço para nós é sagrado. O espaço para nós 
é para viver, para fortalecer o outro. E quando a 
gente não consegue viver perto do outro, a gente 
escolhe onde a gente vai viver para fortalecer o 
nosso ser e não estarmos todos juntos no mesmo 
lugar. Com toda a diferença que existe, mas não é 
o tempo todo, cada um vai querer ter seu próprio 
espaço para produzir o seu modo de ser. Isso é 
muito importante, e isso requer espaço. 

É por isso que, hoje, os juruás, os brancos, limitam 
tudo, separam tudo, dividem tudo, e a gente não 
tem condição de reproduzir o nosso conhecimen-
to enquanto grupo. Por exemplo: nós, Guarani, 
somos da floresta da Mata Atlântica, e nossa ali-
mentação é tudo de água doce, a gente come 
peixe de água doce, a gente come tudo da floresta, 
palmito, milho, essas coisas são o nosso básico da 
alimentação. E os Tupiniquim – eu vou falar dos 
Tupiniquim porque são os meus parentes com 
os quais eu convivi muito tempo, no estado do 
Espírito Santo –, existe Tupiniquim Guarani, que 
eu tenho mais conhecimento, que são os meus pa-
rentes Tupiniquim. Agora, os Tupiniquim já comem 
mais frutos do mar, eles gostam de caranguejo, 
gostam mais de tudo que é fruto do mar, coisas 
que não são do nosso costume. Aí é que está a 
diferença, não dá para a gente colocar no mesmo 



167Sandra Benites e Aline Bernardi

lugar só porque é indígena, porque existem siste-
mas de alimentação, costumes diferentes, porque 
eles são do litoral, da beira do mar, sempre viveram 
ali. Nós não, nós já somos da floresta. Por isso que 
existe essa diferença, e para a gente fortalecer os 
Tupiniquim e os Guarani requer outro espaço. Não 
é o mesmo espaço. Por isso que na nossa visão 
indígena, de modo geral, é da terra para todos. 
A divisão, a fronteira, existe para nós na nossa 
diferença de costumes. 

Que bom, Sandra, ouvir sobre essas peculiarida-
des e essa relação de vocês com a natureza, com 
a terra, com os elementos, com os seres. Vou 
trazer, para a gente ir fechando essa conversa, 
uma última pergunta: Qual a maior dificuldade 
que você vem encontrando no universo acadê-
mico e como você está lidando com isso? Acho 
importante trazer isso, pois é um lugar que você 
está atuando, é um lugar no qual você escolheu, 
de alguma maneira, colocar a sua presença e fazer 
esse diálogo, essa ponte. Então, quais são as difi-
culdades que você está encontrando nesse cami-
nho e quais são os lugares que também estão se 
abrindo a partir desse espaço das universidades?

A dificuldade é que já vem essa noção de enten-
dimento do mundo e isso já é uma coisa muito 
complexa. Eu, enquanto mãe, enquanto mulher, 
enquanto mulher Guarani, eu tenho uma dificulda-
de, e talvez outra mulher tenha outra dificuldade. 
Seria voltando à relação com o Corpo Território 
que eu costumo trazer essa complexidade das 
coisas. O Corpo Território vai depender da forma 
como a pessoa se insere, do lugar que essa pessoa 
se insere e a forma do processo da caminhada da 
pessoa. São diferentes trajetórias e experiências. 
Talvez um Corpo Território para o Tupiniquim seja 

A:

S:



168CONVERSA

uma questão, uma perspectiva, e para o Guarani 
seja outra. Então, isso a gente vai enxergando a 
partir do momento em que a gente olha para a 
nossa experiência como indivíduo, para a nossa 
memória, para trazer a nossa memória. Eu costu-
mo trazer e acordar a memória desde criancinha, 
como o que a gente está fazendo aqui, hoje; pensar 
e desenhar aquela memória, aí você vai se enten-
der enquanto ser, o porquê de você estar aqui. E 
eu costumo dizer o seguinte: a gente conhece o 
outro a partir de nós, a partir da nossa experiência. 
A gente consegue identificar a diferença a partir 
de nós mesmos, a partir da nossa memória. 

E voltando para essa questão da própria universida-
de, preciso entrar no sistema para poder questionar. 
Infelizmente é assim que funciona esse sistema. 
Mas, como eu costumo dizer: a gente é capturada 
em determinado momento, então a gente tem que 
ter esse jogo de vai e vem, pois muitas vezes quan-
do eu volto para a aldeia os meus parentes falam 
assim para mim: ”nossa, você fala alto”, “você fala 
muito”. Nosso costume Guarani não é falar mui-
to, mas eu precisei falar muito, precisei falar alto, 
pois se eu continuar do jeitinho Guarani, como na 
aldeia, aqui eu nunca vou ser ouvida, eu nunca vou 
ter a minha vez de falar e eu preciso entrar nesse 
sistema, pegar um pouquinho o Teko dos juruás da 
academia para poder entrar e também questionar 
e não ser apagada nesse espaço. Hoje eu me vejo 
como se eu estivesse entre cidade e aldeia, mas eu 
não estou nem na aldeia, nem na cidade, eu estou 
entre. E isso é outro processo que eu já comecei 
a construir a partir da minha própria trajetória. Na 
verdade, seria já um outro Corpo Território. 

Que bom, Sandra, que sua trajetória, sua experiên-
cia está nos oferecendo este diálogo! E o quanto 

A:



169Sandra Benites e Aline Bernardi

você vem nos encantando e trazendo essa força 
da sabedoria ancestral, dando essas aberturas 
de mundos para a gente também! Que bom que 
você está se exercitando nesse caminho do entre, 
nós agradecemos muito por você exercitar esse 
espaço, pois você vem nos nutrir e nos trazer uma 
outra possibilidade da gente tecer mundos, cos-
turar mundos, e aí a gente vai construindo outros 
caminhos de Teko. 

Teko é um processo. Tudo é um processo, expe-
riência. Teko é um processo, ele não é fixo, ele 
está sempre em movimento. O meu Teko agora 
é o do entre esses dois mundos. Mas não é fácil. 
Isso também traz constantes conflitos. Não é 
uma questão fácil, às vezes dá tristeza, às vezes 
traz conflito, às vezes traz revolta, às vezes traz 
alegria também. Não é só coisa negativa, mas você 
precisa lidar com o seu Nhe'ẽ, com seu espírito.
 
Muito grata, Sandra, por esta conversa tão precisa 
e preciosa! 

A:

S:



como está acontecendo agora  
a expressão do que está dentro de 
você? de que maneira o ambiente 
fora do corpo, o que está ao seu 
redor, afeta o que você sente ser o 
dentro? pegue uma folha de papel 
e corte algumas tiras no formato 
de retângulos. cole a ponta de um 
retângulo no outro, criando uma faixa 
de papel com as pontas abertas. 
aproxime as pontas da faixa, sem 
colar, de modo a fechar um círculo. 
segure com uma das mãos esta 
união das pontas, e com a outra mão 
passeie pelas superfícies de dentro 
e de fora do círculo, percebendo as 
fronteiras bem definidas entre o que é 
dentro e o que é fora. 

5.

pr
át

ic
a

de



distancie um
 pouco as pontas da faixa, 

desfazendo o círculo. torça um
 dos  

lados da faixa e una novam
ente as  

pontas, colando-as assim
 - com

 um
 dos 

lados retorcidos. passeie novam
ente com

 
as pontas dos dedos sobre as superfícies  
e perceba a indissociabilidade entre  
dentro-fora: 

eis uma fita de moebius. 
releia as perguntas feitas no início 
desta prática e escreva na fita a 
reverberação que essas perguntas 
causam em você. após escrever, 
dance com essa fita moébidica 
no espaço.

dançada

escrita



172

Lígia Tourinho

DRAMATURGIA MOÉBIDICA: 
A ARTE DE ENQUANTAR 
TESSITURAS



173

As coisas sem importância são bens de poesia 
(Manoel de Barros)

Antes de tudo, o começo. Cada texto se faz em seu contexto. 
Este, em especial, conta como se deu a dramaturgia dos produtos 
“gestados” durante a residência artística “Lab Corpo Palavra: 
coreografias e dramaturgias cartográficas”, realizada no pri-
meiro semestre de 2021. Geralmente processos de residência 
artística têm a experiência como um de seus principais agentes. 
Experiência, neste caso, guiada pelas notas de Larossa (2014), 
pelos princípios da receptividade, da abertura e da disponibili-
dade, sem precisar estar vinculada ao dogmatismo, aos sabe-
res prévios, às conotações empíricas e experimentais, e nem à 
prática. A experiência como descoberta a partir da fragilidade e 
vulnerabilidade. Pouca coisa está dada e muito se faz a partir do 
encontro e do que se vive durante o deslocamento de se residir 
fora do seu espaço habitual para criar. 

A experiência seria o modo de habitar o mundo de 
um ser que existe, de um ser que não tem outro 
ser, outra essência, além da sua própria exis-
tência corporal, finita, encarnada, no tempo e no 
espaço, com outros. E a existência, como a vida, 
não pode ser conceitualizada porque sempre escapa 
a qualquer determinação, porque é, nela mesma, um 
excesso, um transbordamento, porque é nela mesma 
possibilidade, criação, invenção, acontecimento. 
Talvez por isso se trata de manter a experiência 
como uma palavra e não fazer dela um conceito, 
trata-se de nomeá-la com uma palavra e não de 
determiná-la como conceito. Porque os conceitos 



174DRAMATURGIA MOÉBIDICA: A ARTE DE ENQUANTAR TESSITURAS

dizem o que dizem, mas as palavras dizem o  
que dizem e, além disso, mais outra coisa, e além 
disso uma coisa para você e outra coisa para mim, 
e uma coisa hoje e outra amanhã, e uma coisa aqui 
e outra ali, e não se define por sua determinação 
e sim por sua indeterminação, por sua abertura 
(LAROSSA, 2014, pp. 444-445).

Esta residência artística se deu no aplicativo de reuniões vir-
tuais Zoom durante o momento mais duro da pandemia de covid-19. 
Ela foi viabilizada pelo edital do Fomento a todas as Artes do Rio 
de Janeiro, via Lei Aldir Blanc. À época estávamos totalmente fora 
de nossos hábitos e, apesar de em casa, fora de nossos espaços 
de conforto e aprendendo a reduzir nossos locais de ação para o 
ambiente íntimo de nossos lares. Cada pessoa era voluntariamente 
prisioneira de sua própria residência em função do isolamento social 
tão necessário nos tempos desta pandemia. E isso nos colocou em 
deslocamento dos nossos espaços habituais de criação. Nossos 
lares se transformaram em residências artísticas.

Cada janela do Zoom era um portal para a alteridade, para o 
encontro com outras pessoas. O Zoom era uma residência virtual. 
Cada janela apresentava um enigma para se vislumbrar outras 
possibilidades de existência. Revelar-se através da janela virtual 
era também uma oportunidade de demarcar o que de você seria 
apresentado e partilhado e o que não entraria naqueles retângulos 
virtuais de criação. Esta foi uma experiência totalmente nova, que 
nos desafiou a reinventar nossas rotinas e repensar nossas dinâ-
micas usuais de sobrevivência.

	O “Lab Corpo Palavra: coreografias e dramaturgias car-
tográficas” foi um projeto concebido por Aline Bernardi para 
ser realizado durante o isolamento social. A ideia do Lab Corpo 
Palavra, autoexplicativa em seu nome, é promover uma experiên-
cia artístico-pedagógica, que se propõe a investigar as interse-
ções entre o corpo e a palavra em uma perspectiva cartográfica. 
Relacionando vida-arte-vida de forma indivisível e oferecendo 
dinâmicas que convidam a uma prática de modulação das co-
nectividades entre presença corporal, movimento, pensamento, 
leitura e escrita, a proposta tem como base desvelar qualidades de 



175Lígia Tourinho

movimento e produção-processo daquilo que Bernardi (2022) chama  
de (des)conhecimento.

(Des)conhecimento esse que se dá a partir do entendimen-
to sobre experiência apresentado no início deste texto. Não há 
nenhum compromisso informativo e tão pouco profissionalizante 
ou especialista com esta proposta. Ela se dá por outra via, sem se 
comprometer a atribuir valores e bens, metas e fins, conteúdos 
e informações, atendo-se a estar em integração com o corpo e a 
palavra. Assim como nos afirma o poeta Manoel de Barros (2014), 
em seu poema “Matéria de poesia”: “As coisas que não levam a 
nada têm grande importância”.

	O Lab Corpo Palavra tem atuado em diferentes espaços 
formais e não formais de educação e pesquisa artística, públicos 
e privados, presenciais e remotos. Já foi realizado em diferentes 
formatos: cursos modulares, facilitação de processos individuais 
ou de grupos, processos formativos e de criação artística. Para 
esta residência foi proposto um percurso formativo com criação 
artística. Não se sabia exatamente o que seria produzido a partir 
dali, mas certamente algo resultaria dessa experiência. Foram 
selecionadas 33 pessoas de diferentes localidades do país, con-
vidadas a vivenciar um processo em torno da experiência de uma 
quarentena estendida.

Eram pessoas de idades variadas entre 17 e 55 anos. A maior 
parte do grupo foi formada por mulheres, mas tínhamos alguns 
homens cis e outros gays e pessoas não binárias. Nem todas as 
pessoas eram artistas. Muitas estavam na cidade do Rio de Janeiro, 
algumas no estado do Rio e outras de outras quatro regiões do 
Brasil. Algumas estavam em seus apartamentos, outras em regiões 
rurais, outras próximas ao mar. Tínhamos pessoas convivendo com 
crianças, outras também com idosos e outras vivendo só. Cada 
janela virtual era o portal para um infinito particular, como a canção 
de Marisa Monte.

Durante a residência, as atividades eram prioritariamente 
divididas entre vivências do Lab Corpo Palavra organizadas em dois 
módulos formativos; palestras com pessoas que apresentaram suas 
pesquisas pessoais, envolvendo as relações entre corpo e palavra 
e que influenciaram Aline Bernardi na estruturação do Lab Corpo 
Palavra; e encontros de criação com toda a equipe artística.



176DRAMATURGIA MOÉBIDICA: A ARTE DE ENQUANTAR TESSITURAS

As vivências do Lab Corpo Palavra foram mediadas por Aline 
Bernardi. As palestras foram realizadas por Hélia Borges, Maria Alice 
Poppe, Sandra Benites, Ondjaki, Ana Kfouri, Katya Gualter, Soraya 
Jorge, Ruth Torralba, Lidia Larangeira e Ciane Fernandes e todas 
se transformaram em textos que constituem este livro. Os encon-
tros de criação eram conduzidos por uma equipe multidisciplinar 
composta por Aline Bernardi, na direção artística e concepção, eu, 
na dramaturgia, e Julio Stotz, no audiovisual1.

Como assinar as dramaturgias desses trabalhos? Ou, o que 
seria fazer essas dramaturgias? Um misto de escuta e improvisa-
ção. Uma constante conversa feita de muitas tramas e camadas. 
Éramos ali pessoas presentes no mesmo espaço virtual, movendo 
suas corporeidades e delas fazendo surgir movimentos, imagens 
e palavras, lidando com as materialidades de nossos lares, com o 
ordinário de nossos cotidianos e encontrando poesia na simplici-
dade dos fundos de nossas panelas, no mundo visto a partir de 
nossas janelas, na poesia da tampa de um álcool gel, cientes de que 
a resiliência era substrato de sobrevivência e matéria de criação.

Entendendo, também, que o ato de ler este texto e tocar 
nessas folhas de papel é experiência e que nela está contida uma 
camada fundamental de um saber em interlocução entre quem 
escreve e quem lê: duas ou mais pessoas ancoradas em diferentes 
temporalidades, eu e você, ou vocês. O seu presente de pessoa 
que lê se dá na minha ação passada de escrita. O meu presente 
de pessoa que escreve é sobre uma lembrança, uma experiência 
passada. Nossas experiências de temporalidades desencontradas 
se cruzam no ato de sua leitura e nos fazem projetar e prospectar 
sobre nossas futuridades possíveis, sobre dramaturgias dessa 
experiência que podem [des]orientar dramaturgias futuras.

Dramaturgia, a arte de fazer drama, de criar narrativas 
através da ação. A dramaturgia está intimamente ligada à arte 
de contar histórias e narrar feitos, ela tem esse poder de nos 
conectar a temporalidades desencontradas e é uma de nossas 
mais antigas experiências constitutivas. As narrativas que lemos, 
testemunhamos, assistimos e ouvimos são fazedoras de quem 

1	 O programa completo da residência artística com a ficha técnica pode 
ser conferido no link: <https://issuu.com/contato.alinebernardi/docs/
revista_lab_2021>. Acesso em 01 maio 2023.



177Lígia Tourinho

somos, e a partir dela prospectamos modos de existência. A arte 
de narrar e de partilhar experiências é uma das ancoragens an-
cestrais do nosso modo de estar no mundo, e é uma das coisas 
que nos faz ser humanidade. 

Cada coisa ordinária é um elemento de estima 
(Manoel de Barros)

Lab Corpo Palavra e a perspectiva moébidica

Todos os caminhos — nenhum caminho  
Muitos caminhos — nenhum caminho  

Nenhum caminho — a maldição dos poetas. 
(Manoel de Barros)

Segundo Bernardi (2022) o Lab Corpo Palavra joga com a deses-
tabilização da escrita já codificada, oferecendo uma percepção 
sobre a escrita como a grafia de nossa presença no mundo. Sendo 
assim, trabalha numa perspectiva de (des)aprendizagem, friccio-
nando o paradoxo do acerto e do erro. A experiência da escrita no 
Lab Corpo Palavra torna-se devir, é cartográfica e nos convida a 
vivenciar outras possibilidades de relação entre o corpo e a palavra, 
experimentando as possibilidades de mover enquanto escreve, ler 
movendo e se movendo para ler e/ou escrever.

A imagem e o conceito da Fita de Moebius nos auxilia a 
tomar consciência de que a escrita é movimento e compreender o 
processo da escrita fora de uma lógica convencional. Foi criada pelo 
matemático e astrônomo alemão August Ferdinand Möbius. Sua 
forma é o símbolo do infinito e sua feitura é muito simples: com uma 
tira de papel, podemos girar uma de suas pontas e juntar os dois 
extremos, tornando impossível determinar qual é a parte de cima 
e a de baixo, bem como a de dentro e a de fora. Além de colaborar 
para os estudos de orientação e posicionamento geométrico, a fita 
de Möbius se fez importante para o desenvolvimento do conceito 
de continuidade. 



178DRAMATURGIA MOÉBIDICA: A ARTE DE ENQUANTAR TESSITURAS

Assim como na fita não há lados dicotômicos, escrever, ler e mover 
se dão em continuidade e estão integrados no Lab Corpo Palavra. 

Não se afirmam como oposição, 
como duas faces de um fazer, e sim 
como trânsitos entre perspectivas e 
posicionamentos de quem escreve 
e de quem lê, convocando um en-
gajamento de toda a corporeidade 
para agir nesta escrita. Uma das 
experiências laboratoriais propos-
tas por Aline Bernardi durante a 
residência foi a confecção da Fita 
de Moebius. Ela se deu durante lei-
turas em movimento de trechos 
do livro de Suely Rolnik Esferas da 

insurreição: notas para uma vida não cafetinada (2018), enquanto 
as pessoas eram convidadas a criar escritas de palavras-traços-
-letras-desenhos-frases na superfície moébidica e perceber a 
permeabilidade entre os dois lados. Bernardi (2016, p. 56) define 
esta experiência como vertiginosa e desassossegante!

A Fita de Moebius é uma das estruturas concei-
tuais e uma ferramenta pedagógica que permite 
o esforço que venho lapidando para constituir o 
Lab Corpo Palavra como uma pedagogia moébidica. 
Ou seja, uma encruzilhada de direções possíveis 
dos gestos de ler-escrever-falar onde não há a 
categoria nem a avaliação de “caminho errado”, o 
que há é um conjunto de errâncias que compõem o 
aprendizado. O que há é um jogo de alternância 
entre as possibilidades que se apresentam como 
dobras das relações entre o sentir-pensar-mover 
(BERNARDI, 2022, p. 57).

O Lab Corpo Palavra adota uma pedagogia moébi-
dica, desenvolvida em diálogo com o conceito de pedago-
gia da encruzilhada, desenvolvidos por Luiz Antonio Simas e  
Luiz Rufino (2019). A originalidade radical dessas ideias parte do 

F
IG

U
R

A
 1

. F
O

N
T

E
: <

H
T

T
P

S
:/

/C
IE

N
C

IA
H

O
JE

.O
R

G
.B

R
/A

R
T

IG
O

/C
O

M
O

-A
-F

IT
A

-D
E

-
M

O
B

IU
S

-D
E

S
A

F
IA

-O
-S

E
N

S
O

-C
O

M
U

M
/>

. A
C

E
S

S
O

 E
M

 0
6

 M
A

IO
 2

0
2

3
.



179Lígia Tourinho

pressuposto de que conhe-
cimento só se adquire com a 
experiência, oferecendo um 
balaio que cria uma trama en-
tre conhecimento, educação, 
ética e cultura, questionando 
a racionalidade cartesiana e 
eurocêntrica como único pro-
jeto de mundo possível. Esta 
pedagogia é uma proposição 
alternativa para a educação 
brasileira a partir de saberes 
afro-brasileiros centralizada na figura iorubá de Exu. A pedagogia 
da encruzilhada revela que não há um paradigma monoepistêmico 
reinante no modo de produzir conhecimento científico, e pro-
põe outras perspectivas para o encontro de saberes dentro/fora  
das universidades.

Dramaturgia moébidica

— Imagens são palavras que nos faltaram. 
(Manoel de Barros)

De forma clássica, o termo dramaturgia esteve associado a um 
tipo de relação entre o corpo e a palavra, à literatura dramática, ao 
texto teatral escrito para ser encenado. Traçando um paralelo com 
a visão de Rufino e Simas (2019) sobre o pensamento clássico 
e hegemônico, seria esta uma relação entre o corpo e a palavra 
pautada na racionalidade cartesiana e eurocêntrica como único 
projeto de mundo possível. 

A partir da reteatralização2, das diversas poéticas das artes 
da cena em ebulição no início do século XX, o termo dramaturgia foi 
sendo compreendido de outra forma, para além das fronteiras do 

2	 Movimento de renovação teatral do início do século XX impulsionado pelo 
advento do cinema, que resgatou a importância da ação, do gesto, da 
corporeidade das atrizes e atores e da presença. 

F
IG

U
R

A
 2

. P
R

Á
T

IC
A

 D
O

 L
A

B
 C

O
R

P
O

 P
A

L
A

V
R

A
 C

O
M

 A
 F

IT
A

 D
E

 M
O

E
B

IU
S

. 
F

O
N

T
E

: A
R

Q
U

IV
O

 D
O

 L
A

B
 C

O
R

P
O

 P
A

L
A

V
R

A



180DRAMATURGIA MOÉBIDICA: A ARTE DE ENQUANTAR TESSITURAS

que se entendia como teatro clássico, passando a fazer parte das 
diversas artes da cena e do que chamamos hoje de cena expandida:

aquela que não se circunscreve apenas ao fa-
zer teatral, como àquele associado aos modos de 
produção e recepção teatrais convencionais, mas 
também se articula diretamente a áreas artísticas 
distintas, em uma espécie de convergência que tan-
gencia conhecimentos oriundos das artes cênicas, 
visuais, das mídias audiovisuais, da performance, 
da dança, da literatura, da fotografia (MONTEIRO, 
2016, p. 40).

A dramaturgia se expandiu para além das fronteiras da li-
teratura dramática e se consolidou como plural, múltipla, infinita 
em possibilidades tão incessantes quanto os possíveis processos 
de criação nas artes da cena. No que diz respeito às poéticas do 
corpo e à arte da dança, a(s) dramaturgia(s) também trilharam um 
percurso conceitual próprio.

A dramaturgia da dança é uma disciplina e pro-
fissão relativamente jovem. O primeiro dramaturgo 
de dança oficial na Europa foi Raimund Hoghe, o 
qual foi creditado nessa função com Pina Bausch 
em 1979. Logo depois, outras figuras icônicas da 
primeira geração se seguiram, tais como Marianne 
Van Kerkhoven com Anne Teresa De Keersmaeker ou 
Heidi Gilpin com William Forsythe. Uma influente 
definição de dramaturgia a define como a organiza-
ção das ações da performance, o ‘entrelaçamento’ 
dos diferentes e frequentemente multidisciplinares 
segmentos do trabalho. Entende-se que o pensa-
mento e as estratégias dramatúrgicas contribuem 
para a qualidade do trabalho, sua legibilidade e 
acessibilidade. Como na maioria das vezes não há 
texto ou roteiro dos quais partir, a dramatur-
gia da dança, que é frequentemente definida como 
“dramaturgia aberta”, é muito mais orientada pelo 



181Lígia Tourinho

processo e baseia-se em habilidades dialógicas e 
na capacidade de estimular a dinâmica e o inter-
câmbio de grupos (COOLS, 2019, p. 54).

Falar sobre dramaturgia é sempre um desafio, porque de 
fato este é um termo muito plástico. A dramaturgia de um projeto 
como o Lab Corpo Palavra, diverso em tantos aspectos, nos coloca 
diante de alguns atravessamentos. A dramaturgia no Lab Corpo 
Palavra se faz na encruzilhada (SIMAS; RUFINO, 2019), é uma 
dramaturgia moébidica que se presentifica conforme a experiência 
de criação é mobilizada entre corporeidades. Durante o Lab Corpo 
Palavra articulamos proposições diárias, às vezes mais de uma 
por integrante, colocando toda a equipe de criação diante de um 
Estado Móvel3: multifocado e articulando gradações de tempo, 
pensamento e intuição agindo simultaneamente na organização 
e no desdobramento desses materiais. 

Sendo assim podemos afirmar a presença dos pro-
cessos de desassossegos nas grafias, coreografias, 
dramaturgias, escritas e poéticas cartográficas. 
O aspecto do inacabado nos leva à sensação la-
biríntica da pesquisa cartográfica, fissurando e 
rompendo com a construção do pensamento como 
sinônimo de ideia formulada enquanto fundamento, 
que precisa ser verificado enquanto uma verda-
de a partir de hipóteses levantadas. O pensa-
mento-movimento enquanto fluxo contínuo em ação 
promove perturbações infinitas e desestabiliza o 
comodismo instaurado nos processos cognitivos 
sustentados pelo cogito cartesiano a partir da 
lógica racionalista. O desajuste da lógica como 
premissa racional está inserido na potência de 
restauração da experiência com as sensorialidades 
(BERNARDI, 2021, p. 52)

3	 Conforme a Teoria dos Esforços de Laban, o Estado Móvel reúne variações 
dos fatores de movimento Espaço e Tempo.



182DRAMATURGIA MOÉBIDICA: A ARTE DE ENQUANTAR TESSITURAS

Questões de autoria e a arte de enquantar como  
traço dramatúrgico

Uma das primeiras ações para se trabalhar a dramaturgia desta 
residência do Lab Corpo Palavra foi abrir espaços para a escuta, 
para a experiência: alargar o devir-mover-escrita. Inscrever o mo-
vimento e reconhecer nos gestos mínimos e na ilusão de pausa, na 
paragem, movimento. Insistir em não deixar de escutar em nenhum 
momento. Ver o outro, perceber suas nuances. Tecer a dramaturgia 
deste projeto não é sobre idealizar ou assinar a concepção de algo, 
não é sobre as escolhas da dramaturgista, apesar delas estarem ali 
afetando a todo o tempo, mas o foco está em perceber os traçados 
propostos, a pulsão da construção coletiva como um ser que tem 
suas próprias necessidades.

Em um segundo momento, permanecer junto, porém dis-
tante e em afastamento, sem jamais perder o elo com os aconte-
cimentos. Estar dentro de forma diferente, gerindo suas próprias 
condições para poder escutar e tecer uma ponte com a apreciação 
dos produtos artísticos gerados pelo processo. A experiência dra-
matúrgica se dá enquanto o processo se faz.

Bernardi (2021) se utiliza do conceito de enquantar de 
Neuparth (2014) para abordar a polifonia própria do processo 
ativado no Lab Corpo Palavra, que se dá simultaneamente en-
quanto se fala, lê, se move e escreve. Essa poética polifônica se 
presentifica também enquanto poética dramatúrgica. 

Experimento praticar essa afinação que possibilita 
o rigor. uma afinação rara, que não se mede por 
um dispositivo externo à sensação do movimento 
mas se ajusta no pulsar do próprio movimento 
enquanto se faz corpo. A afinação de corpo-acon-
tecimento decorre da escuta do brotar de si no 
encontro com o retorno do que vai sendo mundo. O 
corpo-acontecimento é a experiência do enquanto. 
Enquantar é experimentar não ver uma coisa em 
vez de outra, é versentir as coisas que vão sen-
do, os seres-estares-fazeres que vão aparecendo.  
Ver e continuar a ver no visível-sentível enquanto 



183Lígia Tourinho

invisível-sentível. (NEUPARTH apud BERNARDI, 2021, 
p. 40).

Ao idealizar um projeto, lançamos ele no mundo. Há sem-
pre um aspecto preparado e sonhado, assim como há as lacunas, 
preenchidas pelas experiências. Esta dramaturgia, apesar de as-
sinada por mim, autora deste texto, foi tecida a muitas mãos, é 
fruto de um trabalho em coletivo na busca de reencantar-se em 
tempos tão difíceis, tentando assim propor alternativas para um 
outro mundo, desejando igualdade de direitos a todas as pessoas 
envolvidas e liberdade plena para cada uma ser como é.

Quem é mais importante para essa dramaturgia? 
Provavelmente a pessoa que assinou a dramaturgia é a menos 
importante delas para esta criação. Ou até mesmo tudo já estava 
lá antes de seu olhar. Nestas condições, todas as pessoas são res-
ponsáveis por esta dramaturgia. Qual seria então o papel da pessoa 
que assina a dramaturgia destas ações do Lab Corpo Palavra? 
Seria contribuir com a produção de materiais e o engajamento 
deles na difusão, exibição e nas reverberações das obras artísti-
cas e do próprio processo criativo? Ou trilhar um diálogo crítico e 
exigente com as conexões estabelecidas no processo durante as 
feituras dos roteiros, contribuir com as escolhas dos nomes, com 
a produção dos textos formativos do projeto, com o levantamento 
de materiais nos encontros de criação e com os burilamentos das 
cenas? Dar suporte às questões emergidas nas discussões do grupo, 
oferecendo material crítico, analítico e referencial teórico, quando 
necessário? Uma dramaturgia moébidica marcada pela arte de en-
quantar se ocupa mais das perguntas do que das afirmações, mais 
com as indefinições do que com os traços definidos. Ela é aberta, 
como propõe Cools (2019), pautada no diálogo e na capacidade 
de estimular dinâmicas e trocas.

Esta experiência dramatúrgica de enquantamento tam-
bém foi capaz de propor o desafio de criar coletivamente em uma 
plataforma de reuniões virtuais. Olhamos de frente para o nosso 
isolamento e encontramos no grupo nossa força e sentido de cria-
ção, devir esperança de mover. Encontrando formas conscientes 
e de cuidado de si e do outro que nos permitiu seguir produzindo 
artisticamente. Cada pessoa em sua casa e coletivamente, em 



184DRAMATURGIA MOÉBIDICA: A ARTE DE ENQUANTAR TESSITURAS

rede e pela rede. Todos os dias estávamos diante das incerte-
zas e da falência das narrativas postas. O mundo de fato pa-
rou e nossa única confiança era na força infinita, moébidica, de 
nossas tramas dramatúrgicas entre corporeidades e palavras. 

SOBRE IMPORTÂNCIAS  
Uma rã se achava importante  

Porque o rio passava nas suas margens.  
O rio não teria grande importância para a rã  

Porque era o rio que estava ao pé dela.  
Pois Pois.  

Para um artista aquele ramo de luz sobre uma 
lata desterrada no canto de uma rua, talvez 

para um  
fotógrafo, aquele pingo de sol na lata seja mais 
importante do que o esplendor do sol nos ocea-

nos. Pois Pois.  
Em Roma, o que mais me chamou atenção foi um  

prédio que ficava em frente das pombas.  
O prédio era de estilo bizantino do século IX. 

Colosso!  
Mas eu achei as pombas mais importantes  

do que o prédio.  
Agora, hoje, eu vi um sabiá pousado  

na Cordilheira dos Andes.  
Achei o sabiá mais importante  

do que a Cordilheira dos Andes.  
O pessoal falou: seu olhar é distorcido.  

Eu, por certo, não saberei medir a importância 
das coisas: alguém sabe?  

Eu só queria construir nadeiras para botar nas 
minhas palavras. 

(Manoel de Barros)



185Lígia Tourinho

Sobre concretudes: galeria das obras enquantadas

Como convite à experiência, estão disponibilizadas as obras rea-
lizadas ao longo desta residência artística, para que a imaginação 
se faça em imagens e o pensamento dance na ação de enquantar 
com essas obras. 

FIGURA 3. CAPA DO E-BOOK FORÇAS INTERMOLECULARES
FONTE: ARQUIVO DO LAB CORPO PALAVRA

FIGURA 4. QR CODE PARA E-BOOK FORÇAS INTERMOLECULARES



186DRAMATURGIA MOÉBIDICA: A ARTE DE ENQUANTAR TESSITURAS

FIGURA 5. FRAME DA VIDEOPERFORMANCE ENCANTOGRAFAR 
FONTE: ARQUIVO DO LAB CORPO PALAVRA

FIGURA 6. QR CODE PARA A VIDEOPERFORMANCE ENCANTOGRAFAR



187Lígia Tourinho

FIGURA 7. CAPA DA VIDEOARTE MÃOEBIUS 
FONTE: ARQUIVO DO LAB CORPO PALAVRA

FIGURA 8. QR CODE DA VIDEOARTE MÃOEBIUS



188DRAMATURGIA MOÉBIDICA: A ARTE DE ENQUANTAR TESSITURAS

Eis o melhor e o pior de mim 
No meu termômetro o meu quilate 

Vem, cara, me retrate 
Não é impossível 

Eu não sou difícil de ler 
Faça sua parte 

Eu sou daqui, eu não sou de Marte 
Vem, cara, me repara 
Não vê, ‘tá na cara 

Eu sou porta-bandeira de mim 
Só não se perca ao entrar 
No meu infinito particular 

Em alguns instantes 
Sou pequenina e também gigante 

Vem, cara, se declara 
O mundo é portátil 

Pra quem não tem nada a esconder 
Olha minha cara 

É só mistério, não tem segredo 
Vem cá, não tenha medo 

A água é potável 
Daqui você pode beber 

Só não se perca ao entrar 
No meu infinito particular 

(Marisa Monte, "Infinito particular")



189Lígia Tourinho

REFERÊNCIAS
BARROS, Manoel. Meu quintal é maior do que o mundo: anto-

logia. Rio de Janeiro: Objetiva, 2015. 
BERNARDI, Aline de Oliveira. Lab Corpo Palavra: correspon-

dências moébidicas entre poéticas cartográficas. 2021. 
274 f. Dissertação (Mestrado em Dança) - Programa de 
Pós-Graduação em Dança, Universidade Federal do Rio de 
Janeiro, Rio de Janeiro, 2021.

COOLS, Guy. Sobre dramaturgia da dança. Cena, [S. l.], n. 29, 
pp. 53-63, 2019. DOI: 10.22456/2236-3254.97634. Disponível 
em: https://seer.ufrgs.br/index.php/cena/article/view/97634. 
Acesso em 23 maio 2023.

FERNANDES, Ciane. Dança Cristal: da arte do movimento à 
abordagem somático-performativa. Salvador: EDUFBA, 2018.

HASEMAN, Brad. Manifesto pela pesquisa performativa. In: 
Seminário de Pesquisas em Andamento SPA/PPGAC/USP (3.1), 
2015, São Paulo. Anais do 5º Spa. São Paulo: PPGAC-ECA/
USP, 2015. pp. 41-53.

LAROSSA, Jorge. Tremores: escritos sobre experiência. Belo 
Horizonte: Autêntica, 2014.

MONTEIRO, Gabriela Lírio Gurgel. A cena expandida: alguns 
pressupostos para o teatro do século XXI. ARJ – Art 
Research Journal: Revista de Pesquisa em Artes, [S. l.], 
v. 3, n. 1, pp. 37-49, 2016. DOI: 10.36025/arj.v3i1.8427. 
Disponível em: https://periodicos.ufrn.br/artresearchjour-
nal/article/view/8427. Acesso em 23 maio 2023.

NEUPARTH, Sofia. Movimento: escrito em estado de dança. 
Lisboa: c.e.m. - centro em movimento, 2014.

PASSOS, Eduardo; KASTRUP, Virgínia; ESCÓSSIA, Liliana da 
(org.). Pistas do método da cartografia: intervenção e 
produção de subjetividade. Porto Alegre: Sulina, 2009.

PASSOS, Eduardo; KASTRUP, Virgínia; TEDESCO, Silvia (org.). 
Dossiê cartografia: Pistas do Método da Cartografia V II. 
In: Fractal – Revista de Psicologia, v. 25, n. 2, pp. 
217-220, maio-ago, 2013.

SIMAS, Luiz Antonio; RUFINO, Luiz. Fogo no mato: a ciência 
encantada das macumbas. Rio de Janeiro: Mórula, 2019.







192

Ciane Fernandes

BIOGRAFIA CRISTAL:  
O ROMANCE BUGRINHA  
SOB UMA PERSPECTIVA  
DA DANÇA-TEATRO



193

 

Pesquisa em dança-teatro ou Como escrever com dança?

Em abordagens recentes de pesquisa, tem-se buscado transgredir 
metodologias quantitativas e qualitativas em prol de uma prática 
que não apenas ilustre ou aplique princípios e premissas, mas que 
seja, em si mesma, a forma de fazer descobertas e traçar percursos 
inovadores de produção de conhecimento. Essas abordagens vêm 
sendo denominadas de “prática criativa como pesquisa, perfor-
mance como pesquisa, pesquisa através da prática, pesquisa de 
estúdio, prática como pesquisa ou pesquisa guiada pela prática” 
(HASEMAN, 2006, p. 3). 

A partir desta perspectiva, nos últimos dez anos venho de-
senvolvendo a Abordagem Somático-Performativa (FERNANDES, 
2018), onde somos guiadas1 não apenas pela prática, mas princi-
palmente pela prática somática. Esta abordagem vem sendo de-
senvolvida na atividade Laboratório de Performance do Programa 
de Pós-Graduação em Artes Cênicas da UFBA (PPGAC/UFBA), 
em associação com o Coletivo A-FETO de Dança-Teatro da UFBA, 
com diversas produções, tanto em grupo quanto solo. Entre 2010 
e 2014, essas atividades integraram um projeto de pesquisa pelo 
CNPq (Bolsa Produtividade em Pesquisa PQ-1C), e incluíram via-
gens de campo em Lençóis/BA (FERNANDES, 2012b), com o 
apoio do PPGAC/UFBA. 

1	 Neste texto, uso o feminino plural como opção decolonial ao masculino 
universal no idioma português, tanto para denominar a pluralidade não 
binária de gênero na linguagem, quanto para enfatizar a importância do 
feminino, que é um dos aspectos da obra criada.

[A] metáfora de um texto químico é mais que uma figura 
de linguagem: o ADN é um longo e delgado conjunto de 
átomos cuja função, para não dizer a forma, assemelha-
se à das letras num livro... As células de nossos corpos 
realmente extraem uma multiplicidade de sentidos do texto 
de ADN existente dentro delas (...). Precisamos conceber 
as espécies como uma forma de literatura, tratá-las como 
se fossem uma biblioteca de obras valiosas, profundas e 
importantes (Robert Pollack, 1997, pp. 12-13).



194BIOGRAFIA CRISTAL: O ROMANCE BUGRINHA SOB UMA PERSPECTIVA  
DA DANÇA-TEATRO

Como parte deste projeto de pesquisa, em 2013 recebi 
o convite de Sueli Seixas, diretora da Casa Afrânio Peixoto, de 
Lençóis/BA (Fundação Pedro Calmon), para desenvolver obras 
cênicas a partir de um dos sete romances de Afrânio Peixoto com 
personagens femininos, a saber: A esfinge (1911), Maria Bonita 
(1914), Fruta do mato (1920), Bugrinha (1922), As razões do 
coração (1925), Uma mulher como as outras (1928) e Sinhazinha 
(1929). Assim sendo, o processo criativo de Bugrinha desde sem-
pre, descrito neste texto, teve apoio da Fundação Pedro Calmon/
Secretaria Estadual de Cultura da Bahia. 

Neste texto, discuto a criação desta obra solo, de cerca de 
50 minutos de duração, em 2013, a partir da Abordagem Somático-
Performativa (ASP). Vale ressaltar que, enquanto abordagem, a 
ASP pode ser usada de vários modos, e esclarecerei a seguir dois 
deles, para diferenciar dois tipos principais de Prática Artística como 
Pesquisa. Em primeiro lugar, a ASP pode ser utilizada especifica-
mente como modo de explorar os percursos e nuances da pesquisa, 
mesmo que ela não inclua encenação, intervenção, performance 
ou algum tipo de criação cênica. Isto porque, enquanto modo de 
Prática como Pesquisa, seus princípios podem ser utilizados para 
mover a pesquisa bem como ser (co)movido por ela, dançando e 
desvendando - corporalizando, materializando e espacializando - 
suas questões, seus objetivos, suas temáticas, debates, confron-
tamentos teóricos, aspectos-chave etc. A este desdobramento da 
ASP denominei Pesquisa Somático-Performativa. 

Por outro lado, e talvez até de modo mais fundante (uma 
vez que a abordagem baseia-se na prática artística), princípios da 
ASP também podem ser utilizados especificamente como modo de 
criação cênica a partir da corporeidade no/com o espaço dinâmico. 
Isto não significa desenvolver um processo criativo isolado (se é 
que isto existe) e inseri-lo posteriormente num contexto teórico. 
No contexto da Prática como Pesquisa, é através do e no processo 
criativo que se descobre, engendra e traça relações específicas 
(técnicas, temáticas, epistemológicas, biográficas, mitológicas 
etc.) que estejam sendo pesquisadas na corporeidade dinâmica, 
criando conhecimentos tácitos em tempo real. Daí a importância 
de modos de descrever que transitem entre diferentes meios, como 
dança, sonoridades, imagens e escrita. 



195Ciane Fernandes

 No processo criativo de Bugrinha desde sempre, associei 
a obra de dois contemporâneos – Afrânio Peixoto (1876-1947) e 
Rudolf Laban (1879-1958) – a partir da imagem do cristal, comum 
à obra dos dois artistas/cientistas. Em seu romance, Peixoto re-
fere-se à Bugrinha como um diamante, em um ambiente rico em 
cristais, que são tema de vários diálogos. Já as formas cristalinas 
dos poliedros regulares sustentam a teoria espacial de Laban, como 
veremos mais adiante. Além disso, este texto dialoga com auto-
ras de campos diversos, a exemplo da Somática (Thomas Hanna, 
Irmgard Bartenieff, Peggy Hackney, Peter Levine, Janet Adler), da 
filosofia (Jorge Larrosa Bondía, José Gil, Slavoj Zizek), da psicanálise 
(Sigmund Freud e Jacques Lacan), entre outras. 

A obra de dança-teatro Bugrinha desde sempre foi apresen-
tada na Casa Afrânio Peixoto, em Lençóis/BA, nos dias 31 de julho 
e 02 de agosto de 2013, com criação e performance da autora, e 
adaptação de texto de Joana Luiza Schaun Schnitman. No caso 
da dança-teatro, mais especificamente de Bugrinha desde sem-
pre, essa adaptação não implica na edição de textos para serem 
falados em cena, mas sim na seleção e organização do texto para 
elaboração do roteiro cênico conforme princípios em movimento, 
a serem esclarecidos neste texto. 

Enquanto Brad Haseman inspirou-se na teoria dos atos da 
linguagem de J. L. Austin (1962) para propor a pesquisa perfor-
mativa, inspirei-me também nas teorias de movimento de Rudolf 
Laban e suas discípulas para propor a Abordagem Somático-
Performativa. Laban foi um dos pioneiros do que vem sendo 
denominado, desde os anos de 1970, como Somática (Somatics) 
(HANNA, 1970), e que engloba uma série de técnicas e méto-
dos que abordam o ser humano como um todo dinâmico em seu 
ambiente, com ênfase nos processos entre impulso e pausa (exe-
cução e recuperação), mobilidade e estabilidade, como contras-
tes que permeiam e constituem a própria vida. O soma (o corpo 
vivido e integrado em todos os níveis) se constitui entre matéria 
e energia (HANNA, 1976, p. 32), em modos auto-organizados (e 
imprevisíveis) de desenvolvimento que estimulam a autonomia, 
a diversidade e a inter-relação, ao invés de enfatizar estilos es-
pecíficos de dança ou de teatro, ou de formas corretas ou ideais 
de existência e expressão. 



196BIOGRAFIA CRISTAL: O ROMANCE BUGRINHA SOB UMA PERSPECTIVA  
DA DANÇA-TEATRO

Estes modos auto-organizados são interconectivos, se 
assemelham a construções geométricas flexíveis - entre rotação, 
contração e expansão - que vão desde a microconstituição da 
matéria, das moléculas, passando pelos movimentos públicos, 
sociais, populacionais (ex. migratórios etc.) até o macromovimento 
das correntes de diferentes elementos pelo planeta (correntes at-
mosféricas, percursos hídricos entre lençóis freáticos, rios, lagos, 
oceanos etc., condensação e diluição aquática, calor, marés etc.), 
em relação interplanetária, estelar e nos mais diversos sistemas 
solares e universos. Em suma, tudo se move; e isto acontece 
num continuum espiralado de transições entre agitação e pausa, 
mobilidade e estabilidade, em simultaneidades e gradações entre 
dentro e fora (de cada elemento), centrípeto e centrífugo. Isto 
nos faz perceber o ser humano como parte de todo um ambiente 
(interno/externo e nesse continuum) em fluxo rítmico que inclui 
descanso e recuperação, ao invés de sermos o centro agenciador 
do universo.

Não por acaso, Pina Bausch “não estava muito interessa-
da em como as pessoas se moviam ... [mas] no que as movia…” 
(SCHMIDT apud SERVOS; WEIGELT, 1984, pp. 15-16). Seu prin-
cipal mentor fora Kurt Jooss (1901-1979), um dos principais cola-
boradores de Laban. Apesar de associado principalmente à obra 
de Pina Bausch, o termo tanztheater ou dança-teatro foi usado 
inicialmente por Laban no começo dos anos de 1920, para deno-
minar a dança como uma forma de arte independente, ao invés 
de um gênero secundário usado para ilustrar uma ideia (como por 
exemplo, um libretto) ou complementar a cena. 

Mas esta autonomia não enfatizava o movimento como 
algo isolado e puro, e sim a percepção de - e interação com - um 
“mundo em constante mudança” (HACKNEY, 1998, p. 16), onde 
a dança pulsa em tudo e todas, como constituinte da vida, em 
contrastes de sensação-emoção-intenção-intuição (peso-fluxo-
-foco-tempo) entre espaços internos e externos. Justamente para 
compor aquela forma de arte autônoma, Laban utilizava o método 
de improvisação interartística do Tanz-Ton-Wort-Plastik (dança-
-tom-palavra-plástica), com o uso ou não da voz, com a criação de 
pequenos poemas ou dançando em silêncio, segundo leis do/em 
movimento: pulsões ou qualidades expressivas (Eukinetics) em 



197Ciane Fernandes

harmonia espacial (Choreutics), em nuances de força e tensão, em 
balanços e contrastes dinâmicos, criando um “ritmo tridimensional” 
(LABAN, 1921, p. 55).

Durante o treinamento no Sistema Laban/Bartenieff 
(FERNANDES, 2006), o corpo explora seu movimento expres-
sivo no espaço tridimensional, em poliedros regulares dinâmicos 
(criados a partir dos percursos do movimento). Laban expandiu as 
seis direções do balé em um complexo sistema de dimensões, dia-
gonais e planos, criando, respectivamente, figuras espaciais como 
o tetraedro, o cubo, o icosaedro e o dodecaedro. Nas chamadas 
“escalas espaciais” o corpo sempre se move integral e harmonica-
mente, ou seja, suas partes alternam-se em termos de iniciação e 
sequenciamento (qual parte inicia e quais partes a seguem), mover 
e ser movido (pelo espaço, pelo tempo, pelo próprio movimento), 
ebulição e pausa (“Stir and Stillness”; LABAN, 1984 [1939], p. 
68), como em estruturas de espelho. 

Além disso, as escalas espaciais possuem associações ex-
pressivas a cada ponto no espaço, conforme as gradações dos 
quatro fatores expressivos (peso, fluxo, foco, tempo) e suas combi-
nações (por ex., subir com leveza e descer com força, na dimensão 
vertical da escala dimensional do octaedro, também chamada de 
escala de defesa, relembrando algumas posições das artes mar-
ciais ou da esgrima). A ordem de cada uma das muitas escalas 
espaciais de Laban é determinada por leis que visam ativar o corpo 
como um todo, harmonizando suas diversas partes entre si e em 
relação ao espaço tridimensional e à expressividade, expandindo 
restrições impostas por hábitos repetitivos (geralmente dentro de 
uma limitada área do espaço e com pequena variação expressiva). 
As escalas espaciais não constituem em formas corporais a serem 
imitadas, pois baseiam-se em princípios dinâmicos realizados di-
ferentemente por variadas construções corporais, desafiando-as 
a experimentarem movimentos para além de suas preferências e 
condicionamentos limitantes. 

Inspirados na conexão entre qualidades expressivas e 
espaço, energia e matéria, nossa perspectiva implica em “fazer 
coisas com palavras”, no sentido preconizado por Austin, bem 
como fundamenta-se em mover e ser movido por coisas, pala-
vras, ambientes etc. Isto porque o “fazer coisas” já implica numa 



198BIOGRAFIA CRISTAL: O ROMANCE BUGRINHA SOB UMA PERSPECTIVA  
DA DANÇA-TEATRO

habilidade neuromotora relacional anterior à linguagem, como 
podemos observar em crianças no primeiro ano de vida. De fato, 
é através do movimento que se desenvolvem conexões neuronais 
fundamentais para todo tipo de linguagem e comunicação com o 
ambiente. “Fazer coisas” é resultado de interagir com coisas, pes-
soas e ambientes, através da linguagem (verbal e/ou gestual) e de 
pulsões de/em movimento (matéria e energia no espaço dinâmico). 
Portanto, “fazer coisas” implica na dinâmica entre fazer e ser feito, 
mover e ser (co)movido - o que inclui a pausa e a escuta da alteridade 
-, ou, ainda, influenciar e ser influenciado, num processo dinâmico 
de criação mútua, entre individual e coletivo, pulsão e linguagem, 
sensação e mediação, numa interação que constitui a própria vida. 

É neste sentido que a relação entre dança e escrita vem 
sendo investigada naqueles paradigmas emergentes de pesquisa: 
“como escrever com dança, ao invés de a respeito da dança?”, nos 
indaga André Lepecki (2004, p. 133). Como lidar com a natureza 
fugaz da dança sem restringi-la a um objeto de pesquisa estável 
e analisado? Como deixar que a dança permeie a escrita de teses 
e dissertações em dança e com dança? Este é exatamente o pro-
cesso exploratório daquelas abordagens recentes de pesquisa, 
tal qual a Prática como Pesquisa e, em nosso caso, da Pesquisa 
Somático-Performativa. Em aula, exploramos como se movem 
nossas pesquisas; e é no e através do movimento corporal que a 
pesquisa se escreve, se organiza e se cria, de forma autônoma e 
relacional como a Arte do Movimento (FERNANDES, 2020). Neste 
diálogo entre mover e ser (co)movido, podemos fazer e ser feitos 
com e por palavras, coisas, ambientes etc.

Neste caso, nosso ponto de partida não é um texto, apesar de 
termos diversas leituras ao longo de todo o semestre. Como Bausch, 
não começamos com uma significação prévia ou direção nítida:

Há tempos, em uma entrevista, [Bausch] declarou 
que [...] Não segue nenhuma metodologia definida 
passo a passo, de acordo com etapas preestabele-
cidas. Existe mais propriamente uma ampla rede de 
imagens, gestos e relações, que têm entre si uma 
lógica interior, ou que a adquirem gradualmente, 
no percurso que conduz à criação do espetáculo. 



199Ciane Fernandes

O seu mundo só consente uma abordagem não analí-
tica: temos de procurar enfrentá-lo sob um pon-
to de vista mais flexível, mais subjetivo e mais 
elástico do que o crítico-analítico (BENTIVOGLIO, 
1994, p. 23).

Através de seu sistema em movimento, Laban criou um 
arcabouço antes de tudo criativo, que associa prática e teoria, dan-
ça e escrita, a partir do uso da imagem, motif (motivo) e notação 
como meio de conexão entre movimento dançado e sua descrição 
e análise. Laban foi um dos primeiros a desenvolver uma lingua-
gem do/em movimento, que inclusive continua se multiplicando e 
desdobrando até hoje. Em sua obra, são inseparáveis os âmbitos 
de praticar e aprender dança, criar danças, pesquisar dança, fazer 
motif e/ou notação e escrever com dança. Todas essas instâncias 
implicam na relação criativa entre corpo e espaço, experiência e 
sentido (BONDÍA, 2002), dissolvendo dicotomias como teoria e 
prática, ciência e arte etc. 

Nos processos da Abordagem Somático-Performativa, so-
mos atravessadas e constituídas pela pulsão da Arte do Movimento, 
onde estrutura flexível e mudança permanente coabitam ambientes 
de conexão, relação e integração (HACKNEY, 1998) em histórias 
não lineares, mas espiraladas e imprevisíveis como combinações 
de DNA a cada novo ser. Na exploração somático-performativa, 
somos guiadas pela pesquisa em movimento, que deixa de ser um 
objeto a ser manipulado para ser cocriadora ativa de sua biogra-
fia viva. Curiosamente, em muitos momentos do Laboratório de 
Performance composições em tempo real assemelham-se a cenas 
de Pina Bausch, não porque busquemos imitar aquela estética, mas 
porque realmente aplicamos seus princípios criativos justamente 
sem um objetivo formal primeiro. Afinal, não estamos apenas in-
teressados em “o que nos move”, mas em “como se move o que 
nos move” (FERNANDES, 2012a). 

Assim como Bausch usava perguntas em seu processo criati-
vo, estimulando a reconstrução de cenas da infância das dançarinas 
(FERNANDES, 2000, pp. 123-135), usamos questões abertas, 
com livre interpretação e formas de resposta, como no Tanz-Ton-
Wort-Plastik de Laban. Neste processo com e a partir do corpo 



200BIOGRAFIA CRISTAL: O ROMANCE BUGRINHA SOB UMA PERSPECTIVA  
DA DANÇA-TEATRO

vivo, redescobrimos e reescrevemos nossas histórias enquanto 
pesquisas em movimento: “O corpo não é mais um meio para um 
fim. Ele tornou-se o assunto da apresentação. Algo novo começa 
na história da dança: o corpo está contando sua própria história” 
(SERVOS; WEIGELT, 1984, p. 23).

O corpo na dança-teatro não apenas está contando sua 
história, mas a está contando à sua própria maneira, em seus 
contrastes e idiossincrasias particulares e imprevisíveis. Se, en-
quanto corpo, estamos fadados a envelhecer ao longo dos anos, 
é justamente na arte que antes menosprezava dançarinos com 
mais de 30 anos que hoje corpos cada vez mais maduros contam 
suas próprias histórias. A dança-teatro é a dança da memória 
retroativamente reconstruída e necessariamente transformada 
(ZIZEK, 1991). 

Em sua releitura de Lacan, Slavoj Zizek (1991) desenvolve 
o paradoxo do tempo, uma metáfora de inversão na direção do 
tempo originalmente inventada por Norbert Wiener, aplicando-a 
ao sintoma na psicanálise. Neste paradoxo, duas coisas relativa-
mente não muito significativas que se movem em direções opos-
tas entre si na dimensão temporal de repente passam a significar 
coisas bastante importantes, em um domínio totalmente distinto. 
Isto porque, neste cruzamento temporal, primeiro se vê o rastro 
e, apenas após o rastro, vê-se a coisa em si. E é exatamente esta 
inversão que, aplicada ao sintoma psicanalítico, permite que este 
seja transformado. Ou seja, sintomas não emergem de um passado 
remoto e imutável, mas, enquanto rastro, estão num futuro vindo 
em direção oposta a esse passado, o que nos permite reconstruí-
-los transformando nossa história retroativamente. Isto ocorre 
porque os sintomas tornaram-se sintomas - fixações imaginárias 
no inconsciente - justamente por sua exclusão da ordem simbólica 
e, enquanto recalque, persistem retornando até que este processo 
psicanalítico de reconstrução simbólica os reintegre à história do 
sujeito. Zizek explica tal paradoxo:

A análise é, portanto, concebida como uma simbo-
lização, uma integração simbólica de traços ima-
ginários sem significado [...]. A resposta lacaniana 
para a questão de onde retorna o reprimido, é então 



201Ciane Fernandes

paradoxalmente: do futuro. Sintomas são traços 
sem significado; seu significado não é descoberto, 
escavado da profundidade escondida do passado, 
mas construído retroativamente. A análise produz 
a verdade, por exemplo, a moldura significativa que 
dá aos sintomas seus lugares e significados simbó-
licos (ZIZEK, 1991, pp. 188-189, tradução nossa).

Tal paradoxo do tempo pode ser aplicado também à natu-
reza da dança, compreendendo sua efemeridade não como uma 
fraqueza, mas sim como sua força de reconstrução, transformando 
traços enquanto refaz histórias corporalizadas. José Gil aponta 
para esta inversão da efemeridade da dança como um avesso da 
coreografia do tempo:

Sempre se pensou a efemeridade da dança como um 
defeito ou um handicap relativamente às outras 
formas de arte. [...] Ao mesmo tempo que apresenta 
uma sucessão de movimentos visíveis do corpo, toda 
dança cria um fundo de movimento desaparecente 
[mouvement disparaissant] que só ele torna possível 
o surgimento das formas e a sua visão “efêmera”. 
Neste sentido – de uma efemeridade construída, 
que é própria de toda a dança -, não há forma 
efêmera a não ser sobre um fundo de desapareci-
mento. Por outras palavras, o desaparecimento, 
“o invisível”, a “não-inscrição” constituem espé-
cies de écrans virtuais [...] É uma coreografia do 
tempo, como o avesso da coreografia do movimento 
(GIL, 2001, p. 202).

É através desta reconstrução da memória corporalizada 
que a dança-teatro extrapola a efemeridade da dança e se cons-
titui como uma forma de transformar e criar biografias ad infini-
tum, ressignificando fatos vividos e suas repercussões somáticas. 



202BIOGRAFIA CRISTAL: O ROMANCE BUGRINHA SOB UMA PERSPECTIVA  
DA DANÇA-TEATRO

Bugrinha desde sempre ou Como dançar com escrita? 

Para Laban, toda dança cria e é constituída de traços de fluxos no 
espaço, no que chamou de Traceforms (LABAN, 1974). Em todas 
as escalas espaciais, assim como em qualquer movimento ou força 
viva, podemos identificar linhas de pulsão e(m) deslocamento que 
se configuram como rastros no continuum espaçotempo. São esses 
rastros dançados que podem ser visualizados como figuras crista-
linas, formando poliedros regulares em constante esvanecimento 
e reconstrução. Desenhamos esses rastros deslizando ao longo de 
dimensões, planos e diagonais tanto quanto elas nos constituem 
enquanto matéria orgânica e inorgânica. É justamente essa cons-
tituição atômica que reverbera em ondas de ritmo tridimensional, 
conectando corpo e ambiente, micro e macrocosmo, célula e rastro, 
corpo e linguagem. Esse seria um treinamento para aprender a viver 
num mundo de constante mudança, entre autonomia e adaptação, 
ao invés de aprender a repetir modelos fixos de se comportar e agir. 

De fato, através das escalas espaciais, aprendemos a atra-
vessar esses modelos a priori rumo ao inusitado. Em uma pers-
pectiva ampliada ao longo dos anos, podemos dizer também que 
o aprendizado para a mudança cresce em formas cristalinas de 
auto-organização. Ou seja, aprendemos a aprender conforme 
padrões de mudança - modos auto-organizados de desestabili-
zação, readaptação e crescimento. Nesse contexto, novas formas 
de movimento seriam aquelas que desafiam modos fixos e pron-
tos de nos percebermos e nos relacionarmos com o mundo. Na 
abordagem somática, o novo é definido conforme a experiência 
de cada pessoa em relação com o todo, expandindo preferências 
e possibilidades de respostas e interações. Este seria um apren-
dizado em formas cristalinas, daí Laban ser conhecido como O 
Dançarino do Cristal (The Dancer of the Crystal, DÖRR, 2007).

Curiosamente, Rudolf Laban e Afrânio Peixoto foram con-
temporâneos cujas obras vieram a se amalgamar neste novo mi-
lênio, por uma terceira via, nem austro-húngara, nem baiana. É 
em minha experiência multicultural que recriei Bugrinha, sob uma 
perspectiva autobiográfica, mítica e poética. Há boatos de que 
a obra seja também autobiográfica, pois descreve a saída de um 
nativo de Lençóis para estudar na capital (assim como o fez Afrânio 



203Ciane Fernandes

Peixoto para estudar medicina), retornando anos depois para rever 
seu amor de infância – uma nativa rude, ou “bugre”. 

O convite para dançar a obra de início me colocou um grande 
desafio: Como poderia criar a partir de um texto, se justamente 
minha abordagem se constitui no caminho inverso? Como poderia 
dançar com escrita, respeitando agora a já conquistada autonomia 
da primeira em prol de uma não traição da segunda? Essa foi, sem 
dúvida, a principal pergunta da pesquisa, já que este dueto dan-
ça e escrita vem me acompanhando desde o doutorado, quando 
inclusive usei o termo escrevendançando (FERNANDES, 2000). 

A este desafio se adicionava a questão de estar entre per-
formance e entretenimento, presentificação e representação. 
Isto porque o evento seria aberto para pessoas de todas as faixas 
etárias, e muitas crianças e adolescentes estariam presentes, 
devido a acordos da Fundação com as escolas da região. Ou seja, 
a priori, professores estariam levando suas alunas para apren-
derem sobre literatura brasileira através da dança. Por conta 
da faixa etária ser livre, certos cuidados se fizeram necessário, 
como por exemplo, a proibição de menção explícita a temáticas 
de violência ou de sexo. Além disso, era necessário tornar a cena 
interessante tanto para o público jovem quanto para adultos, 
mas sem por isso tornar-se de fácil consumo ou simplesmente 
ilustrativa da obra original. Neste sentido, a dança-teatro oferece 
os meios apropriados (FERNANDES, 2012), pois justamente 
questiona expectativas e cobranças dadas a priori, como estas, 
abre para uma multiplicidade de sentidos e significados e joga no 
limiar entre essas fronteiras de modo desafiador e imprevisível. 

Além destas questões de contexto, havia também minhas 
questões pessoais, que compartilharei de modo mais intimista a 
partir deste momento. Eu me indagava, por exemplo, como poderia 
retratar uma nativa da Chapada Diamantina, justo eu, que mudei 
de localidade incontáveis vezes, começando já no ventre de minha 
mãe? Se existe uma questão difícil de responder em minha vida, 
é a famosa (e silenciadora) “de onde você é?”. Faço os cálculos 
(ainda bem que pelo menos sou boa de matemática) e mais ou 
menos o local que vence é Brasília, onde não nasci, e onde reina o 
cimento impessoal e os amplos espaços que separam as pessoas, 
contexto contraditório a um almejado aconchego do lar. Como nos 



204BIOGRAFIA CRISTAL: O ROMANCE BUGRINHA SOB UMA PERSPECTIVA  
DA DANÇA-TEATRO

avisou Clarice Lispector, no poema que escreveu já antes do meu 
nascimento (que foi em Anápolis/GO, não em Brasília):

[R]econheço esta cidade no mais fundo de meu sonho. 
O mais fundo de meu sonho é uma lucidez. [...] Se 
tirassem meu retrato em pé em Brasília, quando 
revelassem a foto só sairia a paisagem. [...] A 
alma aqui não faz sombra no chão. [...] Por mais 
perto que se esteja, tudo aqui é visto de longe 
(LISPECTOR, 1994, p. 69).

Vai ver é por isso que continuo procurando meu lugar até 
hoje. Mas ao redor de Brasília estão cachoeiras e uma vegetação 
bem diferente das famosas florestas tropicais. Quem sabe é 
nessa natureza, como nos cenários de Bugrinha, que encontrarei  
meu lar.

Salvador, o segundo lugar na minha contagem de estadias 
prolongadas, é antagônico a Brasília. Salvador é ladeira, morro, 
praia, ruas preenchidas de gente. De certa forma, em Salvador, me 
faz falta certa lucidez; por mais longe que se esteja, se está sempre 
submerso num ambiente que nos leva ao olho do furacão, ao centro 
da terra, a um quase excesso de alma. Em Brasília, por outro lado, 
“Em qualquer lugar onde se está de pé, criança pode cair, e para 
fora do mundo. Brasília fica à beira” (LISPECTOR, 1994, p. 67). 

O local paradisíaco onde se passa Bugrinha – Lençóis – é 
para mim um entrelugar: entre Brasília e Salvador, nem tanto ao 
centro (curiosamente, Salvador), nem tanto à beira (estranhamente, 
Brasília). É em percursos entre centro e periferia - no que Laban 
denominou de transversos, como nas escalas do icosaedro - que me 
delicio com a dança. Já morei em tantos lugares, cidades e países 
que posso perceber minha natividade apenas como rastros entre 
lugares, como percursos entre dois pontos a cada novo realizar das 
escalas de Laban, assim como entre as duas gradações de pulsões 
ou qualidades expressivas (condensada e entregue): peso – entre 
forte e leve –, fluxo – entre contido e livre –, foco – entre direto e 
indireto (ou flexível) – e tempo – entre acelerado e desacelerado 
(LABAN, 1971). Assim, gradualmente, coletei e explorei aspectos 
de Bugrinha nos quais encontrei ressonâncias pessoais, construindo 



205Ciane Fernandes

uma biografia transcultural em movimento, entre materialidades e 
poéticas – qualidades mais condensadas e mais entregues. 

Bugrinha desde sempre recria a obra de Afrânio Peixoto a 
partir da análise das qualidades de movimento de trechos selecio-
nados, compondo atmosferas de integração poética (não ilustrativa) 
entre expressão corporal e espaços imaginários e construídos (no 
palco e fora dele), objetos, figurino e música. A dança da Bugrinha 
– personagem referida como diamante ao longo do romance – 
utiliza as formas cristalinas das teorias de movimento do pioneiro 
Rudolf Laban, enfatizando a movimentação humana em percursos 
topográficos geométricos infinitos, em harmonia com a integração 
corpo-música-espaço. 

Em nuances de pulsão espacial (associação da Eukinética e 
da Corêutica de Laban), descobrimos em Bugrinha um personagem 
feminino arquetípico, sempre presente nas paisagens dinâmicas da 
Chapada Diamantina, tanto em estórias e mitos de várias tradições 
quanto em questões contemporâneas (de fato, eternas). O decorrer 
do romance, em meio a eventos culturais locais e o rico ambiente 
natural, cria uma atmosfera onde corpos-ambientes-ritmos estão 
intimamente entrelaçados. O desenrolar dos eventos desliza como 
águas de um rio ao redor de vários obstáculos (fluxo controlado) 
e quedas (fluxo livre), entre juventude, amor, memórias, encantos 
e tristezas, traição e a morte, ao final (assassinato equivocado 
devido à troca de identidade de Bugrinha para proteger Jorge). A 
reconstrução da obra não precisaria seguir a sequência de fatos, 
porém deveria respeitar sua lógica interna, para que pudéssemos 
dançar com o romance, e não simplesmente a respeito dele. 

Neste sentido, minha experiência pessoal interviu, inver-
tendo a ordem dos fatos como em uma coreografia do tempo 
(GIL, 2001, p. 202), o avesso da coreografia do movimento 
(no caso, do movimento do romance). Ao inverter a ordem dos 
eventos, num tempo tridimensional retroativo (ZIZEK, 1991), 
iniciamos com a morte, e dela partimos para os processos de 
renascimento. Esta inversão se mostrou mais coerente com mi-
nha experiência pessoal, uma vez que no período entre 2005 e 
2007 passei por uma série de eventos traumáticos de violência, 
até finalmente ser diagnosticada com transtorno do estresse 
pós-traumático (TEPT).



206BIOGRAFIA CRISTAL: O ROMANCE BUGRINHA SOB UMA PERSPECTIVA  
DA DANÇA-TEATRO

Esta síndrome é bem mais comum do que se pode imaginar, 
uma vez que muitos eventos traumáticos não são reconhecidos 
como tais – muitas vezes nem pela própria pessoa, que passa a 
sofrer de sintomas de ausência de sensação corporal, como num 
estado de descorporificação. Lembro-me de, um dia, em uma 
sessão de terapia, de repente voltar a perceber minhas pernas 
como se fossem parte do meu ser. Apenas naquele momento me 
dei conta de que, por algum tempo anterior àquela sessão (meses, 
talvez um ano), eu havia sido capaz de caminhar, porém, me per-
cebendo apenas do torso para cima. Esse é o tipo de ausência de 
sensopercepção que é denominada de estado de congelamento 
em TEPT (LEVINE, 1999)2.

De fato, no meu primeiro ano de TEPT eu estava tão preo-
cupada com meu filho, Lucio, que também sofrera o trauma - ob-
viamente em outro nível, devido à idade tão tenra -, que nem me dei 
conta de que eu também tinha TEPT. Minha descorporificação foi 
tamanha que demorei pelo menos um ano para tomar consciência 
do meu estado e perceber que também precisava de terapia. Meu 
filho, na época com apenas um ano e meio de idade, congelou seu 
desenvolvimento, passando a apresentar – a partir do instante 
exato da primeira experiência traumática – sintomas de transtorno 
invasivo do desenvolvimento (TID), mais comumente chamado de 
autismo, que possui uma ampla gama de graus, denominada de 
“espectro autista”. 

Seu diagnóstico foi parcialmente esclarecido dois anos mais 
tarde como TEPT, já que muitas crianças taxadas e tratadas como 
autistas são, na verdade, traumatizadas (LEVINE; LINE, 2007). 
No caso do meu filho, houve também vários outros agravantes 
patológicos possivelmente posteriores e acumulativos, a exemplo 
de uma encefalite viral crônica. Mas Peter Levine, fundador do 
Somatic Experiencing™ ou SE (Experiência Somática), tem boas 
notícias para nós: segundo o autor, TEPT não é uma condição eterna 
e, pelo contrário, pode ser transformada através da reativação da 
energia bloqueada no momento traumático (LEVINE, 1999). É 
esta reativação (variação de fluxo) que venho buscando em pro-
cessos criativos que associam a SE com o trabalho de Laban e 

2	 A terapia desenvolvida por Peter Levine será detalhada mais adiante.



207Ciane Fernandes

seus discípulos (FERNANDES, 2011). Afinal, “os detalhes da nossa 
história pessoal nunca mudam, mas nossa relação com eles pode 
mudar” (ADLER, 2007, p. 29). 

Como nos indicou Freud (1972, pp. 47-63), o mais impor-
tante não é o revivido exato (a lembrança de que algo é verdadei-
ramente parte de nossa biografia), e sim a reconstrução - além 
da lembrança ou da repetição (FREUD, 1963) -, atravessando as 
resistências e repressões num processo de transformação das 
memórias traumáticas. Porém, o reprimido ou recalcado vem, pa-
radoxalmente, do futuro. “[É] em função do fato de que o doente 
tem um futuro que vocês podem ir no sentido regressivo” (LACAN, 
1986, p. 184), pois “[s]intomas são traços sem significado; [...] 
construídos retroativamente” (ZIZEK, 1991, p. 189) através de 
sua inserção no Simbólico (reconstrução). 

Depois daquelas experiências traumáticas, a morte para mim 
poderia ser apenas o ponto de partida, nunca o final da história. E 
encontrei respaldo nas histórias mitológicas de tantas deusas que, 
como Bugrinha, também morreram e, como Bugrinha desde sempre, 
renasceram. Algumas até pariram justamente ao morrerem, dando 
origem a toda uma rica variedade de deuses e deusas: “Iyemanjá 
caiu no chão e seu corpo começou a crescer. Seus seios romperam 
e se tornaram dois grandes rios, que formaram os mares, e de seu 
ventre saíram dezesseis orixás” (PRIETO, 2000, p. 171). 

Assim, reconstruí retroativamente o romance Bugrinha em 
dez cenas de dança-teatro, do final para o começo da história, 
emergindo uma da outra num entrelugar: entre a vida de Peixoto e 
seu romance, entre minha vida e a do personagem, entre a estória 
escrita e a obra de dança-teatro, entre o ambiente de Lençóis e 
o palco da Casa Afrânio Peixoto, entre escrita e leitura, dança  
e recepção. 

Na sociedade tradicionalista – exposta e criticada por Peixoto 
–, uma mulher selvagem (Bugrinha) é aquela que segue seu cora-
ção e intuições, protegendo seu amado mesmo que isso vá contra 
seu orgulho próprio, e um homem erudito é aquele que a trai com 
uma mulher casada, causando a morte de Bugrinha. No contexto 
da dança-teatro, em consonância com a crítica de Peixoto, esta 
“selvagem” é altamente valorizada e reconhecida justamente por 
sua integridade, como forma de nobreza e erudição. 



208BIOGRAFIA CRISTAL: O ROMANCE BUGRINHA SOB UMA PERSPECTIVA  
DA DANÇA-TEATRO

Ao perguntarem a Pina Bausch o que havia aprendido de 
seu mestre Kurt Jooss, ex-aluno de Laban, Bausch foi ao cerne 
dessa integridade: “Uma certa honestidade” (SCHMIDT, 2000, 
p. 9). Numa “dramaturgia de contrastes” típica da dança-teatro 
(SCHMIDT, 2000, p. 8), Bugrinha desde sempre associa sensação 
e erudição, uma certa honestidade e mediação, o que nos move 
e como nos movemos. É no entrelugar que contrastes reativam 
fluxos, conectando e integrando diferenças e pluralidades.

Descrição das cenas de Bugrinha desde sempre 

Joana Schnitman adaptou o texto do romance para dez cenas, 
brevemente pontuadas a seguir e detalhadas mais adiante nesta 
seção: I. A expectativa (a espera do retorno de Jorge); II. A che-
gada (o cortejo do Divino, a cavalgada com a chegada de Jorge); 
III. A festa (recepção em comemoração ao retorno de Jorge, com 
diálogos com referência à autossuficiência de Lençóis devido à 
sua riqueza, diamantes; Lençóis é como Paris; conversa sobre 
doces típicos da região – doce de siricaia - e a crença de que 
fazem conseguir esposo – “prende marido”); IV. A decepção – o 
passado (momentos de lembranças do romance de infância e ju-
ventude, tristeza, Bugrinha chora no quarto); V. O reencontro (se 
reencontram próximo ao rio, e ambos choram); VI. O propósito – os 
presentes (Jorge bem recebido pela família de Bugrinha em sua 
casa, oferecem-lhe café, ele traz presentes para ela, espelhinho, 
adornos, frasco de essência, pentes e grampos, porta-retratos com 
foto dele, Bugrinha envergonhada); VII. A Encantada – a outra – a 
sombra – o pressentimento (Jorge e Bugrinha conversam sobre a 
esposa de Tibúrcio, ela o avisa que Rita não é franca, é sonsa, ele 
parte para a casa de Tibúrcio); VIII. Desconfiança (de que Rita e 
Jorge estivessem tendo um caso, Bugrinha insinua ciúmes); IX. 
A Mentira (Bugrinha mente quanto à sua virgindade, ao flagrar 
Jorge indo encontrar-se com Rita, deixa cair o pote de água); X. 
Culto ao Divino Espírito Santo e engano (Bugrinha interrompe 
Jorge e Rita para protegê-los, pois Tibúrcio se aproxima, eles 
fogem, Tibúrcio assassina Bugrinha, que havia vestido o véu de 
Rita para despistar). 



209Ciane Fernandes

As cenas da obra de dança-teatro não apenas invertem a 
ordem dessa narrativa, mas evidenciam o surgimento de outras 
(re)leituras, como na dupla hélice do DNA, em combinações im-
previsíveis. A obra total tem cerca de cinquenta minutos, dividida 
entre as dez cenas, que incluem a abertura (durante a entrada do 
público), distribuição de doces locais tradicionais entre o público 
no meio do evento, e fechamento (quando acendem-se as luzes 
da plateia), todos permeados por coreografias, figurino, objetos 
de cena e música. As cenas e algumas de suas particularidades e 
associações são descritas a seguir.

As descrições a seguir mesclam termos técnicos do Sistema 
Laban/Bartenieff (como posições, ações, relações com objetos, 
pontos no espaço e qualidades expressivas) com minhas percep-
ções, sensações, intenções, bem como escolhas coreográficas 
somáticas, intuitivas, simbólicas e mitológicas em relação (direta 
ou indireta) ou não à obra literária, bem como alguns detalhes 
conceituais ou de interpretação, a exemplo da recepção. De fato, 
busco nesta descrição ser o mais fiel possível à minha vivência da 
realização da dança, numa perspectiva somático-performativa 
de quem realiza e descreve, a partir de uma testemunha interna 
que se deixa levar pela dança, sem julgamento e sem antecipar ou 
comandar o corpo durante a ação. Por outro lado, realizo neces-
sariamente seleções do que descrever ou não, em um processo 
de sintetização em movimentos-chave semelhantes aos motifs. 
A descrição visa também permitir uma reconstrução livre a cada 
leitura, a partir dos dados elencados. Mas mostra também as es-
colhas propositais realizadas durante o processo, e que têm uma 
relação direta com as reflexões discutidas até aqui. 



210BIOGRAFIA CRISTAL: O ROMANCE BUGRINHA SOB UMA PERSPECTIVA  
DA DANÇA-TEATRO

Cena 1. Morte. (Figura 1) 
Desterritorialização. Imigrados, foragidos, sem-teto. Esconderijo,  
proibição, negação e desencontro de si.  
Música: “Ricsi, Kicsi, Kem”, de Thierry Robin. 

Escolhi vestir uma burca nesta cena, que cobria meu corpo quase 
por completo, simbolizando o congelamento e a ausência de sen-
sação do PTSD. De burca, escondo-me entre espaços do auditório, 
principalmente deitada em locais inusitados, como embaixo da 
escada de entrada, atrás das poltronas do auditório etc. entre velas 
ao chão, vagarosamente aproximando-me do palco. Para mim, foi 
um momento de muita tranquilidade, chegando gradualmente no 
estado somático-performativo. Ao descer pela lateral do auditório 
até o palco, a burca dificultava muito visualizar o espaço. Assim, 
desci apoiando-me totalmente na sensação dos pés no chão e mãos 
na parede, ativando sentidos além da visão, ou seja, justamente 
estimulando a sensopercepção. 

O público entrou e muitos nem me viram deitada embaixo da 
escada ou por entre poltronas ao chão, por exemplo, e foram direto 
sentar-se no auditório. Em seguida, algumas pessoas voltaram, 

enquanto outras me procuravam, 
pois a música já havia começa-
do. A cena fez o público sair da 
atitude passiva e se virar na pol-
trona e caminhar pelo espaço. A 
música de Thierry Robin inclui o 
instrumento árabe buzuq e vozes 
femininas sussurrando três pala-
vras semelhantes, como em um 
mantra ou contando um segredo. 

F
IG

U
R

A
 1

. A
 A

U
T

O
R

A
 E

M
 B

U
G

R
IN

H
A

 D
E

S
D

E
 S

E
M

P
R

E
, C

E
N

A
 0

1.
 C

A
S

A
 A

F
R

Â
N

IO
 P

E
IX

O
T

O
, 

L
E

N
Ç

Ó
IS

/B
A

, 0
2

 D
E

 A
G

O
S

T
O

 D
E

 2
0

13
. F

O
T

O
 D

E
 U

IL
A

M
I D

E
JA

N
. 



211Ciane Fernandes

Cena 2. Conflito.  
(G)local. Selvagem e civilizada. Octaedro.  
Música: “Mahdiyat” e “Concert pour Oud” e “Piano n. 23”. CD Mozart 
l’Égyptien, concepção de Hughes de Courson & Ahmed al Maghreby.

Ao pisar no palco, deslizo os dedos por sobre uma série de livros 
ao alto de uma coluna na parede à direita do palco (a partir da re-
ferência do público). Os livros ali dispostos são de minha coleção 
pessoal, e foram escolhidos dentre toda a minha biblioteca como 
meus favoritos, e incluíam desde livros de Laban e somática a filo-
sofia e estética relacionadas ao corpo e à dança, deusas, desenhos 
de Escher, o Bhagavad Gita em inglês, o Natya Shastra (tratado de 
artes cênicas datado de 200 a.C.), a dança-teatro de Pina Bausch, 
dança clássica indiana, estudos da performance, entre outros. 

Em seguida, começo a caminhar rumo à outra extremidade 
do palco. Neste percurso, danço com a burca, gradualmente mos-
trando pequenas partes do corpo. A figura cristalina do octaedro 
enfatiza movimentos lineares, nas três dimensões, como em ima-
gens medievais: alto-baixo (peso leve e forte), esquerda-direita (foco 
direto e flexível), frente-trás (tempo desacelerado e acelerado). 
Utilizo essas correspondências em afinidades e desafinidades, por 
exemplo, descendo às vezes com forte (afinidade), às vezes com 
leve (desafinidade), e muitas vezes conectando tudo com varia-
ções inesperadas de fluxo e tempo (estado móvel), concedendo 
dinamicidade à figura linear do octaedro.

A música denota a associação de duas forças distintas, ini-
ciando suavemente com o canto árabe feminino de Samira Donya 
e seguida do “Concerto n. 23” de Mozart, sobrepondo a Orquestra 
Sinfônica da Bulgária (pianista Mario Angelov) com o instrumento 
árabe oud, num longo e dramático diálogo transcultural. 



212BIOGRAFIA CRISTAL: O ROMANCE BUGRINHA SOB UMA PERSPECTIVA  
DA DANÇA-TEATRO

Cena 3. Pressentimento.  
Desconfiança. Traição. Icosaedro.  
Música: “Milonga triste”, de Hugo Diaz.

Sem a burca, ainda não me exponho, e danço apenas na extre-
midade esquerda do palco (tomando como referência o olhar do 
público). Utilizo um leve lenço preto translúcido (que funciona 
também como um vestido que se trançará aos ombros na cena 
seguinte, mas que neste momento é usado esticado), para tam-
par o rosto e conectá-lo ao movimento dos braços como asas. 
Meio coberta por um véu que é meio asa, meio vestido, percorro 
os percursos transversos da escala esquerda A do Icosaedro, 
avançando e recuando, expandindo-me e encolhendo-me, ele-
vando-me e afundando etc.

A música, trilha sonora do filme The Tango Lesson, de Sally 
Potter, abre o longa-metragem, relembrando-me quando vi a diretora 
pessoalmente na estreia do filme, em Londres, em 2005; após a exi-
bição, Sally respondeu a perguntas do público. No filme, essa música 
acompanha o momento da criação, quando Sally senta-se diante de 
uma página em branco e, vagarosamente, levanta o lápis para dar 
início ao script do filme. É uma música de suspensão e languidez.

Cena 4. Lamento. (Figura 2) 
Fuga. Corpo-espaço (i)limitado, restrição/expansão.  
Hexaedro (Cubo).  
Música: “J’ai perdu mon Eurydice” (Eu perdi minha Eurídice).  
Trecho de Orfeu e Eurídice (1762). Ópera de Christoph Willibald 
Gluck. Interpretação de Jennifer Larmore.

Nesta cena utilizo a forma cristalina do cubo ou hexaedro para pro-
jetar um espaço limitado e restrito que cresce alternadamente até 
tomar todo o palco, mais ao final da cena. Com um vestido azul ce-
leste coberto pelo véu negro translúcido, minha face se mostra com 
timidez, pouco a pouco elevando o olhar, num paralelo entre Eurídice 
e Bugrinha, personagens que – em momentos-chave – não devem 
olhar seu amado, com risco de morte (o que, ao final, acontece com 
ambas). O trecho da ópera corresponde ao lamento de Orfeu por ter 
sido culpado da morte de sua amada.



213Ciane Fernandes

No Sistema Laban, as diagonais 
do cubo e suas respectivas associações 
expressivas são as mais ricas em confli-
tos e contrastes. Isso porque as diago-
nais incluem três vetores dimensionais 
e, portanto, três qualidades expressivas 
simultâneas. Assim, por exemplo, na pri-
meira diagonal (se iniciada com braço 
direito) vamos de alto-direita-frente com 
peso leve, foco indireto, tempo desace-
lerado (flutuar) para baixo-esquerdo-a-
trás com peso forte, foco direto, tempo 
acelerado (socar). Estas combinações de 
três qualidades expressivas são conhe-
cidas como impulsos de ação (action drives), tamanha intensidade, 
ainda mais quando justapostas na escala diagonal. 

Na cena, realizo estas combinações em espaço próximo, 
mediano e distante. Ao final da cena, tais oposições e contrastes 
tomam todo o espaço e meu corpo, que contrai e expande, dobra-se 
e alonga-se por todo o palco, com a respiração ofegante substituindo 
a música que já terminou. 

Cena 5. Paixão. (Figura 3) 
“Lençóis corresponde-se com Paris”. Doce (siricaia/buriti).  
Relação dançarina e público.  
Música: “Paris, Paris”, interpretação de Catherine Deneuve  
e Malcolm McLaren. 

Ainda ofegante da cena anterior, retiro suavemente o véu negro 
translúcido sobre o vestido e o enrolo ao redor do pescoço como um 
elegante echarpe, enquanto a sensual Catherine Deneuve inicia sua 
declaração de amor a Paris, numa contagiante melodia. Dirijo-me 
aos livros dispostos na parede alta do palco, deslizo meus dedos 
ao longo deles como que buscando minha leitura favorita, e, de 
repente, começo a retirar por entre eles barras do amarelado doce 
de buriti (em formato de pequenos livros antigos), uma iguaria tí-
pica da região. Retiro elegantemente o plástico transparente que 
envolve o primeiro doce e o jogo ao ar como um lenço que voa ao 

F
IG

U
R

A
 2

. A
 A

U
T

O
R

A
 E

M
 B

U
G

R
IN

H
A

 D
E

S
D

E
 S

E
M

P
R

E
, C

E
N

A
 0

4
. C

A
S

A
 A

F
R

Â
N

IO
 

P
E

IX
O

T
O

, L
E

N
Ç

Ó
IS

/B
A

, 0
2

 D
E

 A
G

O
S

T
O

 D
E

 2
0

13
. F

O
T

O
 D

E
 U

IL
A

M
I D

E
JA

N
.



214BIOGRAFIA CRISTAL: O ROMANCE BUGRINHA SOB UMA PERSPECTIVA  
DA DANÇA-TEATRO

vento. Em seguida, encaixo o doce no busto, no decote do vestido, 
e em seguida faço o mesmo com as demais barras em diferentes 
partes do corpo, olhando sedutoramente para o público, enquanto 
a luz geral é acesa. 

Em seguida, provo o doce e desço para servir pedaços do 
meu doce-corpo aos espectadores, um a um. Às vezes paro e jogo 
pedaços de doce para o ar, numa euforia como Bugrinha correndo 
por entre as matas da Chapada Diamantina. Distribuo os peda-
ços de fruição por todo o teatro, caminhando entre corredores, 
cadeiras etc. Para “entender” a dança-teatro, não basta olhá-la 
passivamente, precisamos degustá-la com os sentidos. Esta cena 
inspira-se em momentos onde a companhia de Pina Bausch não 
apenas dança nos corredores do teatro, mas oferece, por exemplo, 
chá aos espectadores.

Finalmente, subo para a arquibancada acima e, de lá, começo 
a soprar bolhas de sabão, convidando o público ali sentado para 
participar da ação. Enquanto isso, na parte de baixo do auditório, 
todas as pessoas se movem nos 
assentos para pegar as bolhas 
flutuantes em meio a uma chu-
va de leveza e sensualidade. A 
cena transforma radicalmente 
a atmosfera inicial de reclusão, 
tristeza e conflito em uma de ale-
gria, frescor e expansão – ambos 
estados presentes em Bugrinha.

Cena 6. Expectativa.  
Espera. Ansiedade. Projeção. 
Ênfase vertical.  
Música: “Spero per voi” (Espero 
por vós). Ariodante (1734).  
Ópera de Georg Friderich Handel. 
Interpretação de Jennifer Lane. 

Ainda da arquibancada superior, enquanto continuam a jogar bolhas 
de sabão, inicia-se a estimulante música de Handel, e modifico 
minha atitude para uma ênfase vertical com foco direto e indireto, 

F
IG

U
R

A
 3

. A
 A

U
T

O
R

A
 E

 U
M

A
 E

S
P

E
C

TA
D

O
R

A
 (J

A
N

E
T

E
 P

E
R

E
IR

A
 D

O
S

 S
A

N
T

O
S

) 
E

M
 B

U
G

R
IN

H
A

 D
E

S
D

E
 S

E
M

P
R

E
, C

E
N

A
 0

5
. C

A
S

A
 A

F
R

Â
N

IO
 P

E
IX

O
T

O
, L

E
N

Ç
Ó

IS
/

B
A

, 0
2

 D
E

 A
G

O
S

T
O

 D
E

 2
0

13
. F

O
T

O
 D

E
 U

IL
A

M
I D

E
JA

N
.



215Ciane Fernandes

alternadamente, associado a súbitas ênfases em tempo acelerado 
e fluxo controlado. Como uma moleca, desço da arquibancada 
pendurando-me do parapeito num pano de circo, que serve tam-
bém como um manto, enquanto pairo na expectativa, tanto no 
andar de cima como no de baixo. Mas não desço direto ao chão. 
Primeiro permaneço num longo parapeito interno das janelas, à 
busca desse misterioso que se aproxima, talvez – como Bugrinha 
à espera de Jorge, no início do romance. Em um determinado mo-
mento, o desespero me faz atravessar as janelas, mas retorno e 
desço finalmente para o público, desta vez equilibrando-me entre 
as poltronas, sempre olhando para o palco, como que esperando 
uma cena. Chego a sentar-me em alguma poltrona vazia no meio 
do público, ou mesmo na primeira fila, entre crianças e adultos, 
curiosos com esse deslocamento da dançarina. Afinal, a dançarina 
não deveria estar dançando, ao invés de esperar que alguém apareça 
e o faça? Mas essa é justamente a dança da espera, da ausência, 
de um corpo que projeta sua expectativa, um corpo tão comum 
como qualquer pessoa da plateia, que se torna ciente de que sua 
atitude pode se tornar tema da dança (ao invés de passar de forma 
despercebida, como um observador passivo). 

Cena 7. Amor incondicional.  
Proteção. Dedicação. Lembranças.  
Música: “Solo tengo ojos para ti” (Só tenho olhos para ti),  
de Juan Luis Guerra.

Nesta cena, comparo o amor de Bugrinha por Jorge a um amor ma-
ternal, incondicional e sem limites, até abrindo mão da própria vida. 
Assim, criei uma cena com minhas memórias de meu filho, e esta 
passou a contar literalmente com ele em cena, mesmo que ninguém 
assim esperasse ou planejasse (como, aliás, foi minha gravidez!).

De volta ao palco, retiro um livro infantil da parede alta, um 
livro sobre animais selvagens, com muitas fotos. Em meio às pági-
nas do livro, encontro uma luva de camurça azul celeste com bolas 
coloridas. Entrego o livro para uma das crianças na primeira fila, e 
coloco a luva em uma das mãos. Danço, em seguida, momentos 
marcantes tanto da gravidez quanto do crescimento de meu filho; 
como, por exemplo, o quanto eu me sentia enorme e redonda com 



216BIOGRAFIA CRISTAL: O ROMANCE BUGRINHA SOB UMA PERSPECTIVA  
DA DANÇA-TEATRO

11 quilos a mais durante a gravidez, quando ele deu o primeiro chute 
dentro da minha barriga, quando ele deu seu primeiro passo etc. 
As mãos são particularmente importantes, pois ele passou a ter 
um sintoma de tremê-las, por conta do PTSD, o que reconstruí 
como asas de algum inseto, por exemplo, que me levavam por 
todo o espaço, também com pulos altos, caminhadas arriscadas à 
beira da mobília (no caso, do palco – talvez também como aquela 
criança em Brasília, como sugerido por Lispector) e gargalhadas 
surpreendentes que faziam parte de suas expressões. 

Curioso foi observar como, no instante após dançar a gra-
videz e corporalizar o primeiro passo de meu filho Lucio, ele le-
vantou-se da poltrona no público e invadiu a cena, assumindo 
para si a responsabilidade da inspiração. Até o final da obra, Lucio 
permaneceu no palco, com poucos movimentos, mas como uma 
presença marcante, trocando de lugar no palco, indo aos camarins, 
voltando ao palco etc. Foi curiosa a inversão de papéis, onde eu dava 
gargalhadas e me arriscava (ao invés de ficar nervosa e preocupada 
com ele, o que é comum) enquanto ele estava atento e interagindo 
cuidadosamente (ao invés de desconexo do ambiente e submerso 
em seu próprio mundo). 

Cena 8. Amor impossível.  
Busca de equilíbrio. Dança e literatura.  
Música: “Anninnare”, de Elena Ledda.

Nesta cena, retrato o amor impossível entre Bugrinha e Jorge como 
o amor entre a dança e a escrita, a sensação e a mediação, que 
se mesclam ao som doce de uma música de ninar da Sardenha, 
na qual uma das poucas palavras compreensíveis é justamente 
“diamante”. Dirijo-me a uma das paredes do palco, onde estavam 
dispostos meus livros favoritos, e começo a trazê-los aos montes 
para a frente do palco, onde os disponho numa fila de um a um. 
O público naturalmente se mostra curioso, interessado em quais 
seriam estes livros. Após a peça, inclusive, muitas pessoas vieram 
à frente observar e manusear os livros expostos. 

Após dispor os livros ao longo da frente do palco, em uma 
longa fila que a cobria como um tapete de diferentes cores e ta-
manhos, escolho um dos meus livros - o das deusas - e com ele 



217Ciane Fernandes

realizo percursos transversos num espaço amplo, num dueto cor-
po-livro, gradualmente aproximando-os. A certa altura, escuto o 
livro, cheiro-o, leio-o apenas com o tato dos dedos, como em braile, 
enquanto meus olhos permanecem abertos no ar. Deslizo o livro 
pelo corpo como que conferindo meu tamanho (dado importante, 
por exemplo, durante a admissão em escolas tradicionais de balé 
clássico) em termos de uma nova medida: “livros”, ao invés de cen-
tímetros. Meu tamanho e valor agora parecem medidos conforme 
um conhecimento rastreado no corpo, ao invés de algo abstrato e 
puramente intelectual.

Finalmente, equilibro o livro no topo da minha cabeça e 
caminho vagarosamente ao longo de uma das diagonais do palco, 
cada vez mais tranquila, com os braços que se abrem lateralmente, 
alternando-se para cima e para baixo com as palmas das mãos, 
como em um Anel de Moebius3. O olhar permanece tranquilo, 
olhando o horizonte, e um leve sorriso surge em meus lábios, 
pois o peso do conhecimento gradualmente me faz encontrar o 
eixo. É na alteridade que a dança pode se encontrar. Ao final da 
diagonal através do palco, chego à frente e devolvo o livro ao chão, 
desenhando com ele um traço em espaço dinâmico (Traceform) 
ao redor do meu corpo.

Cena 9. Cavalgada. (Figura 4) 
Reconquista do poder pessoal. Força, lugar, enraizamento.  
Caminho sagrado. 
Música: “Storms in Africa”, de Enya.

Dirijo-me à parede alta de onde havia retirado os livros. Desta 
vez, o pano que a cobria (como o véu de Rita/Bugrinha) abre-se 
como um longo sári de seda azul celeste e turquesa, com bordados 
dourados. Visto-o e inicio uma cavalgada arquetípica. A música 
de Enya sugere uma paisagem atemporal, onde sons de trovão e 

3	 Figura usada tanto por Laban quanto por Lacan, este anel foi criado pelo 
matemático e astrônomo August Ferdinand Möbius (1790-1868) a partir da 
junção invertida de duas extremidades de uma fita, criando uma figura 
oito ao invés de um círculo. Por conta desta torção na junção das extre-
midades, cria-se uma superfície arredondada porém tridimensional, onde 
interno vira externo e vice-versa (de fato, sem separação entre dentro 
e fora), sem dualidades, mas sim continuidades em gradações.



218BIOGRAFIA CRISTAL: O ROMANCE BUGRINHA SOB UMA PERSPECTIVA  
DA DANÇA-TEATRO

chuva confundem-se com ritmos percussivos, como de batimen-
tos cardíacos contínuos; finalmente a umidade chega ao deserto. 

Apoiando-me em cada passo do conhecimento, equilibro-
me de livro em livro, com poses de deuses hindus, explorando o 
caminho de aprendizado cada vez mais pleno. Evocando a Shiva 
Nataraja, o senhor do tempo, a dança busca transcender o ciclo 
de nascimentos e mortes (samsara) e integrar corpo e espírito, 
terra e céu, conhecimento ancestral que vemos muito presente 
em culturas originárias, por exemplo.

FIGURA 4. A AUTORA EM BUGRINHA DESDE SEMPRE, CENA 09. CASA AFRÂNIO PEIXOTO, 
LENÇÓIS/BA, 02 DE AGOSTO DE 2013. FOTO DE UILAMI DEJAN.



219Ciane Fernandes

Cena 10. (Re)Nascimento. (Figura 5) 
A mãe universal. A Rainha das Águas.  
Música: “Amours ou Trop tard me suis pris”, de Amina Alaoui.

Após passar pelas etapas anteriores, retorno ao local da cena 3 
(Pressentimento), onde de fato a obra começou a se desvelar, lite-
ralmente. Desta vez, ao invés de pressentimento e traição, danço 
aqueles percursos transversos do icosaedro com um jarro de barro, 
enquanto franjas de contas azuis cobrem meu rosto parcialmente. 
Inspirada pelos presentes de Jorge e pela imagem da jarra de barro 
carregada por Bugrinha, bem como pela morte como renascimento 
e multiplicação, recrio uma Iemanjá hindu. Conecto, assim, minha 
experiência com dança clássica indiana, seus mitos e rituais, com a 
religiosidade da Bahia, já que sou filha de Oxóssi e Iemanjá. A isto, 
sobrepõe-se também o inebriante canto marroquino de Amina 
Alaoui com uma guitarra da Andaluzia. 

O véu, que havia feito o assassino confundir Bugrinha com 
sua esposa infiel e matar a Bugrinha, transforma-se na coroa de 
Iemanjá, cobrindo parcialmente seu rosto em estado de transe, en-
tre matéria e energia, dança e literatura, consciente e inconsciente. 
Renasce a mãe universal, for-
ça feminina presente em cada 
um de nós. Por isso, danço por 
todo o espaço, derramando os 
bons fluidos espirituais da jar-
ra de barro - a Mãe Terra – em 
percursos transversos de bên-
çãos transculturais. 

F
IG

U
R

A
 5

. A
 A

U
T

O
R

A
 E

M
 B

U
G

R
IN

H
A

 D
E

S
D

E
 S

E
M

P
R

E
, C

E
N

A
 1

0
. C

A
S

A
 A

F
R

Â
N

IO
 

P
E

IX
O

T
O

, L
E

N
Ç

Ó
IS

/B
A

, 0
2

 D
E

 A
G

O
S

T
O

 D
E

 2
0

13
. F

O
T

O
 D

E
 U

IL
A

M
I D

E
JA

N
.



220BIOGRAFIA CRISTAL: O ROMANCE BUGRINHA SOB UMA PERSPECTIVA  
DA DANÇA-TEATRO

Momentos finais

Após esta última cena, retorno gradualmente ao palco para os agra-
decimentos. Na transição entre plateia e palco, agora associados 
respectivamente a espetáculo (dança) e cotidiano (agradecimento), 
desenrolo o sári com meus movimentos transversos, e retiro-me 
para o camarim. Lucio, que esteve no palco até este momento, se-
gura o sári, cobre-se levemente, pausa por um instante e se retira. 
Este fechamento, obviamente, não estava programado, mas foi 
muito bem aceito pelo público. 

De fato, mesmo que as escalas espaciais ou qualidades 
expressivas estivessem marcadas em cada cena, dentro desta 
estrutura havia muito espaço para traçar novos rumos, fazer novas 
descobertas, tomar decisões diante de desafios e imprevistos, reor-
ganizando a mim e à obra num crescimento retroativo constante. 
Entre dança e literatura, dançarina e público, real e imaginário, corpo 
e espírito, espaço e expressividade, futuro e passado, experiência 
e traço, delineamos juntos um processo vivo que se recria a cada 
instante. É exatamente esta (i)lógica pulsional entre estrutura e 
imprevisibilidade, eminentemente contemporânea, que cria uma 
encenação coerente com a respectiva obra literária de Afrânio 
Peixoto, rica em sua pluralidade de sentidos e (re)leituras. 

Esta experiência estética me mostrou que, mesmo iniciando 
uma obra a partir de uma obra literária, ao invés de iniciar pela 
exploração somática sem uma temática a priori, como geralmente 
realizo, o modus operandi da Arte do Movimento garante a fidelidade 
às pulsões e necessidades somático-performativas. Ou seja, a 
escolha de um caminho metodológico fundado na corporeidade 
e suas relações espaciais dinâmicas facilita priorizar essas forças 
como elemento-eixo da obra, mesmo em meio a inúmeros outros 
elementos e contextos, inclusive de escrita acadêmica. É a partir 
da corporeidade no espaço dinâmico que se criam relações inter-
artísticas com outros meios, inclusive selecionando, alterando 
e invertendo-os conforme aquelas pulsões. Deste modo, a 
Arte do Movimento nos dá pistas fundamentais para a sintonia 
somática e a validação da corporeidade num mundo onde cada 
vez mais precisamos reintegrar nossas histórias pessoais, 
familiares, culturais, sociais, ecológicas e políticas. Através desta 



221Ciane Fernandes

ética-estética, damos visibilidade às histórias não hegemônicas que 
têm sido consistentemente silenciadas, como a da dominação da 
corporeidade, em especial a feminina. 

Neste contexto de empoderamento da corporeidade, escrita 
não é nem o objeto original (passado) ao qual devemos ilustrar ou 
repetir (por exemplo, uma obra literária), ou o resultado ou produto 
(futuro) que devemos atingir como meta final (por exemplo, uma 
tese). Escrita é uma multiplicidade cristal imprevisível de processos 
imersos no fluxo composicional da vida, sobrepondo espaços-tem-
pos espirais de transformação relacional contínua. 

“[E]u sou a única prova de mim... A morte era geleia 
viva. Vivo estava tudo. Tudo é vivo, primário, lento, 
interessado, tudo é primariamente imortal”  
(Clarice Lispector, 1994, pp. 10-98).



222BIOGRAFIA CRISTAL: O ROMANCE BUGRINHA SOB UMA PERSPECTIVA  
DA DANÇA-TEATRO

REFERÊNCIAS
ADLER, Janet. From Autism to the Discipline of Authentic 

Movement. In: PALLARO, Patrizia (org). Authentic Movement: 
Moving the Body, Moving the Self, Being Moved. A Collection 
of Essays. Volume II. Londres: Jessica Kingsley Books, 
2007, pp. 24-31. 

AUSTIN, J. L. How to Do Things with Words. Oxford: Clarendon 
Press, 1962. 

BENTIVOGLIO, Leonetta. O teatro de Pina Bausch. Lisboa: 
AcArte/Fundação Calouste Gulbenkian, 1994. 

BONDÍA, Jorge Larrosa. Notas sobre a experiência e o sa-
ber da experiência. Tradução de João Wanderley Geraldi. 
Revista Brasileira de Educação, Universidade Estadual de 
Campinas – Departamento de Linguística, Campinas, n. 19, 
jan./fev./mar./abr., 2002, pp. 20-28. 

DÖRR, Evelyn. Rudolf Laban: The Dancer of the Crystal. 
Lanham. Maryland: Scarecrow Press, 2007. 

FERNANDES, Ciane. A Arte do Movimento como Pesquisa Somático-
Performativa: pulsões e territórios do Laboratório de 
Performance do PPGAC/UFBA. Cena, Porto Alegre, n. 32, 
set./dez. 2020, pp. 73-82.

FERNANDES, Ciane. Como se move o que nos move? Variações 
autênticas, padrões cristal e pesquisa somático-perfor-
mativa. Movement News. Edição bilíngue inglês/português. 
New York: Laban/Bartenieff Institute of Movement Studies, 
2012a, pp. 68-73.

FERNANDES, Ciane. Dança Cristal: da arte do movimento à 
abordagem somático-performativa. Salvador: EDUFBA, 2018.

FERNANDES, Ciane. Dança-teatro: fluxo, contraste, memória. 
Mimus, v. 2, 2021, pp. 76-79.

FERNANDES, Ciane. O corpo em movimento: o Sistema Laban/
Bartenieff na formação e pesquisa em artes cênicas. São 
Paulo: Annablume, 2006.

FERNANDES, Ciane. Pina Bausch e o Wuppertal Dança-Teatro: 
repetição e transformação. São Paulo: Hucitec, 2000. 

FERNANDES, Ciane. Sintonia somática e meio ambiente: pes-
quisas de campo do Laboratório de Performance do PPGAC/
UFBA. Repertório Teatro & Dança, Salvador, ano 15, n. 18, 



223Ciane Fernandes

2012b, pp. 175-183.
FERNANDES, Ciane. Transmutação estética: a criação cêni-

ca a partir do Sistema Laban/Bartenieff, do Movimento 
Genuíno e da Vivência Somática. In: ALBANO, Ana Angélica; 
STRAZZACAPPA, Márcia (org.). Entrelugares do corpo e da 
arte. UNICAMP, Faculdade de Educação, 2011, pp. 121-144. 
FREUD, Sigmund. Beyond the Pleasure Principle. New York: 
Batam Books, 1972 (1928). 

FREUD, Sigmund. Further Recommendations in the Technique 
of Psychoanalysis: Recollection, Repetition and Working 
Through (1914). In: RIVIERE, Philip (org.). Therapy and 
Technique. New York: Collier Books, 1963, pp. 157-166.

GIL, José. Movimento total: o corpo e a dança. Lisboa: 
Relógio D’Água, 2001.

HACKNEY, Peggy. Making Connections: Total Body Integration 
through Bartenieff Fundamentals. Amsterdam: Gordon and 
Breach Publishers, 1998.

HANNA, Thomas. Bodies in Revolt: A Primer in Somatic Thinking. 
Novato: Freeperson Press, 1970. 

HANNA, Thomas. The Field of Somatics. Somatics, v. I,  
n. 1, Autumn 1976, pp. 30-34.

HASEMAN, Brad C. Manifesto for Performative Research. Media 
international Australia Incorporating Culture and Policy. 
Theme issue “Practice-led Research”. Brisbane, Australia, 
Queensland University of Technology, n. 118, 2006, pp. 
98-106.

LABAN, Rudolf. The Language of Movement: A Guidebook to 
Choreutics. Boston: Plays, 1974.

LABAN, Rudolf. Die Welt des Tänzers. Stuttgart: Walter  
Seifert, 1921. 

LABAN, Rudolf. O domínio do movimento. São Paulo: Summus, 
1971.

LABAN, Rudolf. A Vision of Dynamic Space. London: Laban 
Archives & The Falmer Press, 1984. 

LACAN, Jacques. O seminário: livro 1: os escritos técnicos de 
Freud. Tradução de Betty Milan. Rio de Janeiro: Zahar, 1986.

LEVINE, Peter. O despertar do tigre: curando o trauma. São 
Paulo: Summus, 1999.



224BIOGRAFIA CRISTAL: O ROMANCE BUGRINHA SOB UMA PERSPECTIVA  
DA DANÇA-TEATRO

LEVINE, Peter; LINE, Maggie. Forrest: Traumatized Preschooler 
Misdiagnosed with Autism. In: Trauma Through a Child’s 
Eyes. Berkeley: North Atlantic Books, 2007, pp. 356-360. 

LISPECTOR, Clarice. Para não esquecer. 5ª edição. São Paulo: 
Siciliano, 1994. 

POLLACK, Robert. Signos da vida: a linguagem e os significa-
dos do ADN. Tradução de André Carvalho. Rio de Janeiro: 
Rocco, 1997. 

PRIETO, Claudiney. Todas as deusas do mundo. São Paulo:  
Gaia, 2000.

SCHMIDT, Jochen. Learning What Moves People. In: Schmidt, 
Jochen; Fischer, Eva-Elisabeth; Regitz, Harmut; Ginot, 
Isabelle; Bilski-Cohen, Rachel; Lechner, Georg. Tanztheater 
Today: Thirty Years of German Dance History. Seelze/
Hannover: Kallmeyersche, 2000, pp. 6-15.

SERVOS, Norbert; WEIGELT, Gert. Pina Bausch Wuppertal Dance 
Theater or The Art of Training a Goldfish: Excursions into 
Dance. Colônia: Ballett-Bühnen-Verlag, 1984.

ZIZEK, Slavoj. The Truth Arises from Misrecognition. In: 
Ragland-Sullivan, Ellie; Bracher, Mark (org.). Lacan and 
The Subject of Language. New York: Routledge, 1991,  
pp. 188-212.	



225Ciane Fernandes



fe
ch

e 
os

 o
lh

os
 e

 g
ire

 d
em

or
ad

am
en

te
 a

 s
ua

 c
ab

eç
a 

em
 c

írc
ul

os
. d

ei
xe

 a
s 

vé
rt

eb
ra

s 
ce

rv
ic

ai
s 

co
nv

id
ar

em
 

as
 v

ér
te

br
as

 to
rá

ci
ca

s 
e 

lo
m

ba
re

s 
e 

m
ov

a-
se

 
bu

sc
an

do
 a

rr
ed

on
da

r o
 c

or
po

 n
o 

es
pa

ço
. s

in
ta

 a
 

al
te

ra
çã

o 
de

 s
ua

 re
sp

ira
çã

o 
en

qu
an

to
 a

 d
an

ça
 v

ai
 

su
rg

in
do

. p
er

ce
ba

 o
 d

es
ej

o 
da

s 
cu

rv
at

ur
as

 d
a 

co
lu

na
 

se
rp

en
te

an
do

. s
in

ta
 a

 m
ud

an
ça

 d
e 

te
m

pe
ra

tu
ra

. 

6.



permita-se desviar do cronológico 
para adentrar as intensidades.

pergunte-se: qual sonho  
eu quero ver agora?  
onde estive na última noite? 
dance e escreva sua relação 
com os sonhos. cultive 
rituais para grafar os sonhos. 
inaugure ou conecte-se com  
o seu caderno de sonhário.  
após um tempo de escrita, 
deite-se no chão e cubra-se 
com uma manta quentinha. 
entregue o peso do corpo  
no chão durante o tempo  
que seu corpo quiser. 

dançada
prática escrita

de



228

Lidia Larangeira e Ruth Torralba

PRÁTICAS DE ESTARCOM 
COMO MEDICINA PARA 
SONHAR O CHÃO DA DANÇA 
EM TEMPOS DE PANDEMIA



229

O Núcleo de Pesquisa, Estudos e Encontros em Dança – onucleo1, 
situado no Departamento de Arte Corporal da UFRJ, é um grupo 
parido coletivamente por mulheres artistas-pesquisadoras sinto-
nizadas pelo desejo de encontro, de abertura e de estarcom pes-
soas e lugares do Rio de Janeiro. Assim, em 2015, nasce o projeto 
Cartografias do Corpo na Cidade, interessado em refletir e criar 
práticas cartográficas de corpo-cidade. A perspectiva em dança 
na qual nos inserimos acontece na fricção entre arte-vida como 
uma composição de corpo, movimento, cidade, escrita, imagem, 
som e processos de subjetivação. 

Em 2017, o projeto cartografa a Teko Haw Maraka’nà, onde 
são realizadas as ações da Universidade Pluriétnica e Multicultural 
Indígena Aldeia Maraka’nà. Esse encontro impulsiona novos rumos 
a’onucleo, e em 2020 colocamos em prática o projeto Posaûsub 
ibi (sonhar o chão que se pisa): Corporeidade e Descolonialidade 
nos Cruzos da Dança. O termo sonhar o chão é uma flecha multi-
dimensional que tensiona os limites entre arte, educação, política, 
cuidado. Um agenciamento de aliança político-afetiva com o terri-
tório da Aldeia Maracanã que nos faz perceber que as memórias do 
lugar se inscrevem na pele do espaço. O chão que pisamos não é 
um espaço topológico neutro, e sim um território de memória com 
marcas e feridas coloniais. Sonhar o chão é sonhar com os pés no 
chão, plantar outras imaginações, ouvir outras narrativas, dançar 
outras danças, colher outros modos de viver, acender a fogueira 
dos encontros. Ao sonhar o chão com a Teko Haw Maraka’nà, 

1	 Para conhecer o trabalho d’onucleo, acesse http://www.onucleo.art e 
nosso Instagram, @onucleo. 



230PRÁTICAS DE ESTARCOM COMO MEDICINA PARA SONHAR O CHÃO  
DA DANÇA EM TEMPOS DE PANDEMIA

propomos acompanhar, colaborar, apoiar, aprender: “estarcom” 
(LARANGEIRA; RIBEIRO, 2020) as ações que já acontecem na 
Aldeia, como o ciclo sagrado de mulheres, os mutirões, as oficinas 
de cantos, línguas, grafismos, medicinas e artes indígenas, entre 
outras. A partir desses encontros, produzimos coletivamente car-
tografias - materialidades sensíveis - que registram e difundem 
através de postagens as vivências e a luta no território, no intuito 
de propagar as ações de resistência e os ensinamentos da Aldeia. 

O teko haw, o lugar em que se vive, em ze’egeté — língua do 
povo Guajajara, que são a maioria étnica no território atualmente 
—, não é diferente do espaço do corpo e do espaço do corpo do 
outro. Somos coletivos e codependentes. O sentido de comunidade 
funda todas as experimentações entre humanos e não humanos 
e entre múltiplos planos da vida. A luta pelo território é também 
luta pelo modo de ser “aldeia”, ser “parente”, seja na floresta, seja 
na cidade (RIBEIRO, 2020).

Sonhamos um sonho junto com os indígenas e apoiadores 
da Aldeia. O sonho é realidade que nos mostra como lidar melhor 
com o mundo, como bem-viver o momento presente. Uma expe-
riência que estremece a suposta centralidade individual racional e 
consciente, abrindo para outras visões e outras experimentações. 
O teko haw dos povos originários das terras daqui, juntamente com 
a ativação do corpo sensorial (RIBEIRO, 2016), são convocados 
na afirmação da alteridade como antídoto ao individualismo e ao 
niilismo contemporâneos. O sonho é uma experiência que nos 
conecta com a natureza ou com a magia da vida. Sonhar o chão é 
imaginação de porvir, possibilidade de encontros que transformam, 
intervenção coletiva no futuro. Sonhar o chão é possibilidade de 
dançar novos mundos. 

É preciso “lavar” o chão de nosso território, levantar as cama-
das de concreto, replantar, reviver, re-existir. A dimensão ancestral 
do espaço-tempo emerge como força que faz “ver” o que está além 
do visível na superfície sensível do corpo-território: o invisível e o 
encanto. A memória ancestral quebra a camada unidimensional do 
tempo-espaço cronológico, abrindo em nós dimensões espirais do 
tempo. Somos pó de estrelas. Na superfície sensorial dos encontros 
vamos tecendo uma pele comum: pele do encontro. Somos corpo-
-território-ancestral, como nos lembram as mulheres originárias de 



231Lidia Larangeira e Ruth Torralba

nosso chão. O conhecimento e a arte encontram a ancestralidade. 
A memória do corpo encontra a memória do lugar. 

A “força de levante” (LARANGEIRA, 2020, p. 560) é ne-
cessária para repensarmos as camadas coloniais inscritas nos 
espaços em que apresentamos, aprendemos e ensinamos a dança 
entendida como coreografia. O legado colonial do coreográfico 
outorga autoridade e validade sobre alguns tipos de dança, alguns 
corpos e alguns espaços privilegiados. Pensando nessa perspectiva, 
o termo “contracoreografia” (LARANGEIRA, 2019) vem sendo 
utilizado em nossas proposições para atentarmos às camadas 
negligenciadas e invisibilizadas do que entendemos como dança 
e para propormos desvios, evitações e outros modos de ativar 
danças possíveis, danças de conexão com a ancestralidade e com 
o território, danças de cuidado.

Diante da crise político-ecológico-sanitária – que apon-
ta consequências planetárias – instaurada pela pandemia da  
covid-19, a invenção coletiva de práticas para estarcom tem sido 
medicina que mantém pulsando nossa chama de vida, nossa po-
tência de ação no mundo, nossa capacidade de sonhar o chão 
sobre o qual se dança. O presente texto nasce do desejo de com-
partilhar com o(a) leitor(a) uma dessas ações contracoreográficas 
experimentadas pelo onucleo, desde o início de 2020, quando nos 
percebemos privadas do encontro presencial. 

Convidamos o(a) leitor(a) a navegar por uma prática de 
sonhar o chão conosco pelas próximas páginas. Se for possível, 
vista uma roupa confortável e encontre um espaço 
adequado e amplo o suficiente para deitar. Alterne 
sua atenção entre a leitura do roteiro e a feitura 
das ações sugeridas, ou utilize fones de ouvido e 
acompanhe o áudio. 

Quando acabar, contemple a colagem digital 
Dançando com Kubenkrankein — que finaliza o tex-
to —, da indígena artista visual, designer e ativista 
Moara Tupinambá2, que nos inspira a sonhar o chão. 

2	 Para conhecer o trabalho da artista, acesse https://www.moaratupinamba.com.

F
IG

U
R

A
 1

. Q
R

 C
O

D
E

 D
O

 E
P

IS
Ó

D
IO

 D
O

 P
O

D
C

A
S

T
 M

O
E

B
IU

S
  

C
O

M
 A

 P
R

Á
T

IC
A

 D
E

 S
O

N
H

A
R

 O
 C

H
Ã

O



232PRÁTICAS DE ESTARCOM COMO MEDICINA PARA SONHAR O CHÃO  
DA DANÇA EM TEMPOS DE PANDEMIA

Apoie as mãos no chão, flexione os joelhos até ficar de cócoras. Respire 

profundamente 

soltando o peso da cabeça em direção ao chão 

e percebendo a conexão entre a cabeça e a cauda.

Observe a expansão na inspiração 

e o recolhimento na expiração 

do corpo como um todo.

Perceba o assoalho pélvico expandindo 
 e recolhendo durante a respiração. 

Se for possível, ampare o chão da sua pelve com as mãos.

Imagine-se como uma semente, icí3

e permita que a respiração mova e se expanda.
 Amplie sutilmente esse movimento enquanto respira. 

     
Imagine a pulsação de uma água-viva, 
lembre-se de seu movimento 
e leve para suas mãos
pulsando no ar como se estivessem no mar, paranã4.

Sem pressa, perceba seus pés
como raízes que se espraiam e aprofundam 

pelo chão e pelo espaço. 

Deixe sua bacia pesar até chegar no chão
 sentindo seu apoio e “ancoramento”. 

Encontre uma posição confortável para sentar.

Cuidadosamente leve sua atenção para o centro da bacia, 
região do baixo ventre e respire sentindo o ritmo  

dessa parte do corpo. 
Imagine um sol irradiando luz do centro dessa região.

Inspire expandindo e abrindo espaços. 

3	 Icí é semente em tupi-guarani.
4	 Paranã é mar em tupi-guarani.



233Lidia Larangeira e Ruth Torralba

Expire recolhendo e massageando os órgãos e vísceras.
 Mova essa região em formatos de infinito 

e livremente.

Respire profundamente, movendo a coluna 
como o grande caule de uma árvore, Ybirá5. 
Visualize uma circulação de fluxos-seivas 
de baixo para cima e de cima para baixo
pela sua coluna. 

Leve a atenção até o centro do peito,
 sintonizando com o ritmo do coração.

Imagine essa região como um grande poço 
de onde brotam veios de rios, pará6, 
que irrigam com sangue todo corpo.

 Pouse as mãos no coração e
 perceba onde está o batimento mais forte.

Encontre ali seu primeiro tambor. 
Mova a região a partir das mãos 

seguindo o sangue pelas espirais dos átrios e ventrículos. 
Espirale em movimentos de infinito.

 O coração adora mover-se em espirais.  

Agora, suba com sua atenção até o topo da cabeça, olhos e nuca. 
Imagine a cabeça como uma copa frondosa. 

Na inspiração expanda o alcance do movimento, 
na expiração recolha. 

Vá para o espaço além do teto,
 atravessando telhados e chegando a tocar o céu. 

Imagine a lua nova - Jacy7

 irradiando uma luz fina 
e vibrante no centro da cabeça. 

Feche os olhos,
sinta a energia da escuridão da lua nova 

e respire. 

5	 Ybirá significa árvore em tupi-guarani.
6	 Pará significa rio em tupi-guarani.
7	 Jacy significa lua em tupi-guarani.



234PRÁTICAS DE ESTARCOM COMO MEDICINA PARA SONHAR O CHÃO  
DA DANÇA EM TEMPOS DE PANDEMIA

Aos poucos, vá enrolando a coluna 
até que lentamente o corpo todo chegue no chão.
Deixe a cabeça descansar na Terra, Ibi8. 
Receba o colo ofertado pelo corpo de Nhandecy9. 
Sinta o apoio e o suporte respirando 
corpo a corpo com a Terra
que sustenta e acolhe. 

Terra e Lua em conexão. 
Nhandecy e Jacy.

Visualize a circulação de uma força 
que passa pelo corpo todo

 desce até o centro da Terra, 
volta, 

atravessa o corpo, 
sobe até a Lua, 

volta,
retorna 

e termina no seu coração. 
Visualize essa força circulando entre você 

e todos os seres que partilham o mesmo chão, 
através de uma troca subterrânea entre raízes. 

Quando puder, encontre uma forma de se conectar 
vcom seus sonhos e plantá-los nessa terra.

Que sementes de sonhos estamos plantando 
nesse chão coletivo?

Que ancestrais estamos nos tornando para gerações futuras? 

 

8	 Ibi, iby, iwi significa terra, chão que se pisa em tupi-gurani.
9	 Nhandecy significa a grande mãe, a mãe terra em tupi-guarani.



235Lidia Larangeira e Ruth Torralba

Respire, se espreguice lentamente e aprecie 
a audiodescrição da colagem digital Dançando com 
Kubenkrankein10, da indígena, artista visual e ativista 
Moara Tupinambá. A imagem apresenta uma grande 
roda aberta em forma de espiral, composta por muitos 
indígenas abraçados. No chão muitas estrelas brilham 
e, no centro da roda, uma espiral de cores múltiplas pisca e pulsa. 
A roda de corpos parece se mover iluminada pelo pulso das cores, 
que criam um reflexo luminescente do céu na terra.

10	 Fonte: https://www.projetoarmazem.com/mirasawa-moaratupinamba. 

F
IG

U
R

A
 2

. C
O

L
A

G
E

M
 D

IG
IT

A
L 

D
A

N
Ç

A
N

D
O

 C
O

M
 K

U
B

E
N

K
R

A
N

K
E

IN
, 

D
E

 M
O

A
R

A
 T

U
P

IN
A

M
B

Á
, 2

0
2

0
. R

E
L

E
IT

U
R

A
 D

E
 J

O
S

É
 M

E
D

E
IR

O
S

, 1
9

5
7.



236PRÁTICAS DE ESTARCOM COMO MEDICINA PARA SONHAR O CHÃO  
DA DANÇA EM TEMPOS DE PANDEMIA

REFERÊNCIAS
LARANGEIRA, Lidia; RIBEIRO, Ruth Silva Torralba. Práticas 

de estarcom como gesto de cuidado e criação. Mnemosine, 
v. 16, n. 2, pp. 85-106, 2020. Disponível em: https://
www.e-publicacoes.uerj.br/index.php/mnemosine/article/
viewFile/57655/36930. Acesso em 25 maio 2022.

LARANGEIRA, Lidia. Contracoreografias: friccionar dança, es-
crita e feminilidade. In: SILVA, Bárbara Conceição Santos 
da; BASTOS, Maria Helena Franco de Araújo; TOURINHO, 
Ligia Lousada; ROCHA, Lucas Valentim (orgs.) Carnes vivas: 
dança, corpo e política. Salvador: ANDA, 2020.

LARANGEIRA, Lidia. Coreografias e contracoreografias de le-
vante: engajando dança, grafias e feminilidades. Tese de 
Doutorado. Instituto de Artes da UERJ, 2019. Disponível em 
https://www.bdtd.uerj.br:8443/bitstream/1/7368/1/Lidia%20
Costa%20Larangeira%20-%20Tese.pdf. Acesso em 25 maio 2022.

RIBEIRO, Ruth Silva Torralba. Sensorial do corpo: via régia 
ao inconsciente. Niterói: EDUFF, 2016. 

RIBEIRO, Ruth Silva Torralba. Sonhar o chão: dança, decolo-
nialidade e ancestralidade. In: SILVA, Bárbara Conceição 
Santos da; BASTOS, Maria Helena Franco de Araújo; TOURINHO, 
Ligia Lousada; ROCHA, Lucas Valentim (orgs.) Carnes vivas: 
dança, corpo e política. Salvador: ANDA, 2020.



237Lidia Larangeira e Ruth Torralba



238

Katya Gualter

CORPOPOMBAGIRA -  
POR UMA GESTÃO DE SI,  
NA PRÁTICA DA 
ARTE-EDUCAÇÃO1



239

A presente comunicação tem como objetivo compartilhar uma 
palestra proferida via remota no dia 3 de fevereiro de 20212, ao 
encontro da proposta do projeto de autoria de Aline Bernardi e 
dramaturgia de Lígia Tourinho, que investiga as interseções entre 
o Corpo e a palavra no processo de criação artística na relação 
vida-arte-vida. Importante destacar que, na referida data, está-
vamos em pleno período de distanciamento social em virtude da 
pandemia da covid-19.

Nesse contexto, e considerando que não existe corporeidade 
neutra, esta arriscada tentativa de contágio elogia a cartografia 
corporal como principal interveniente no processo de formação, 
tomando as ancestralidades e encantamentos como inspirações 
formativas. A compreensão dos espaços em suas múltiplas dimen-
sões e dos modos como esses espaços influenciam sobremaneira 
nas posturas, atitudes, valores, desejos, comportamentos e políticas 
escrevem textos, discursos que escapam das convenções onde se 
inscrevem as palavras – e, ao mesmo tempo, geram, criam habita-
res onde as palavras são acessadas a partir de experimentações 
dançantes-poéticas, e a escrita acontece reinventada. 

Vislumbramos então o Corpo como o produtor de mapas, 
estimulando compreensões e criações de mundos, nas inter-rela-
ções pessoais junto ao Coletivo, de maneira que possamos estimular 
um efetivo posicionamento político frente a um futuro que está 

1	 Esta comunicação foi em grande parte baseada na tese de doutorado, de 
minha autoria “Senhora da Encruzilhada: perspectivas dialógicas da dan-
ça com o audiovisual” defendida em 2014 no Programa de Pós-Graduação em 
Artes da Cena, na UNICAMP (GUALTER, 2014).

2	 Disponível em: https://youtu.be/DOnmKU3K4Qg. 



240CORPOPOMBAGIRA - POR UMA GESTÃO DE SI, NA PRÁTICA  
DA ARTE-EDUCAÇÃO

sendo construído e, portanto, alterado a cada instante por todes3 
nós que deliberamos viver e criar (SOUZA, 2018).

Agradeço a todes vocês, Corpos binários (mulheres, homens) 
e Corpos não binários (nem homens, nem mulheres) que estão 
coautorando essa tão potente partilha agora. Proponho, então, 
refazermos a pergunta “o que pode o Corpo?”, trocando o artigo de-
finido “o” pelo artigo indefinido “um”4, com alguns desdobramentos. 

O que pode um Corpo?
O que pode um Corpo preto?
O que pode um Corpo mulher?
O que pode um Corpo mulher preta?
O que pode um Corpo homem preto?
O que pode um Corpo homossexual?
O que pode um Corpo transsexual?
O que pode um Corpo gordo?
O que pode um Corpo magro?
O que pode um Corpo velho?
O que pode um Corpo criança?
O que pode um Corpo com necessidades específicas?
O que podem Corpos??????

Já sabemos o que podem os Corpos dentro dos padrões 
hegemônicos convencionados de normalidade, que vêm usu-
fruindo de privilégios. O que não sabemos, porque aprendemos 
que não precisamos saber, é o que podem os Corpos fora desses 
padrões. E, nesse contexto, aprendemos o que um Corpo preto 
brasileiro afrodiaspórico ou afrodiaspórico brasileiro NÃO PODE 
fazer e aprendemos também a naturalizar essa despotencializa-
ção. Aprendemos a não considerar seus saberes. 

3	 Ao empregarmos a palavra todEs me refiro às pessoas do gênero masculino 
e do gênero feminino (binário) e às pessoas que se consideram de um 
outro gênero que não o masculino nem o feminino (não binário). (SANTOS; 
GUALTER; SILVA; DAMASCENO, 2021). 

4	 Esta pergunta não foi diretamente formulada pelo filósofo Espinosa, mas 
sim por um de seus principais comentadores: o também filósofo Gilles 
Deleuze. Disponível em: https://razaoinadequada.com/2013/08/25/espino-
sa-o-que-pode-o-corpo/.



241Katya Gualter

“Excluir a história do outro é excluir a sua cartografia, que 
é um dado do racismo”, como nos alerta Kabengele Munanga  
– um Corpo Homem Preto antropólogo, professor brasileiro-
congolês aposentado da USP, especialista em antropologia 
da população afro-brasileira, atento à questão do racismo na 
sociedade brasileira.

É como dizer: sua cultura não vale nada. E, sabemos, que o 
Corpo preto brasileiro afro-diaspórico contribuiu e contribui indis-
cutível e marcadamente para o processo de construção cultural do 
Brasil. Trouxe religião, visão de mundo, culinária, conhecimentos 
medicinais... Isso não pode ser deixado de lado. Produziu riqueza, 
construiu o Brasil com seu suor e sangue (Munanga, 2019, p. 58).

A Lei 10.639/2003, que torna obrigatório o ensino da his-
tória e da cultura africana nas escolas, e a Lei 12.711/2012,  que 
prevê a implementação de cotas raciais e sociais para o ingresso em 
universidades e instituições de ensino médio e técnico federais – as 
chamadas ações afirmativas – vêm reduzindo as desigualdades, 
apesar de inúmeras escolas e programas de pós-graduação no 
Brasil não cumprirem estas leis, o que evidencia o quanto ainda se 
tem a fazer, a conquistar; há muitas lutas a serem travadas. 

Kabengele Munanga nos aponta para o viés da luta pelos 
caminhos da formação continuada: 

Não se resolve pelas leis, mas pela educação, que começa 
no lar e depois vai para as ruas, para a escola. Uma educação para 
conscientizar as pessoas e mostrar que a diversidade é uma rique-
za da humanidade. Somos o que somos porque somos diferentes 
(Munanga, 2019, p. 47).

A beleza do que somos reside nas nossas diferenças!!! Então, 
a questão é: como unir, agregar, congregar forças para seguirmos 
mais fortes para os combates? 

É certo que hoje temos textos, práticas corporais, propos-
tas pedagógicas de qualidade para trabalhar a questão da história 
do Corpo Preto, que traz incisivamente modos afrodiaspóricos de 
coabitar os múltiplos universos simbólicos pelos quais transitamos 
e somos transitáveis. Contudo, precisamos ampliar, fortalecermo-
-nos através da criação de espaços de aglutinação, de inclusão. 

Acredito que ser um Corpo binário ou não binário excluído do 
padrão hegemônico de normalidade, como eu, CorpoKatya, mulher 



242CORPOPOMBAGIRA - POR UMA GESTÃO DE SI, NA PRÁTICA  
DA ARTE-EDUCAÇÃO

preta brasileira afrodiaspórica, vem sendo um ato político em meio 
ao caos da subalternização, da discriminação, o que tem levado 
ao óbito da invisibilidade e do silenciamento os Corpos oprimidos. 
Como CorpoKatya, mulher preta brasileira afrodiaspórica, neste 
momento, peço licença e bençãos:

* Ao meu pai Oxóssi, minha mãe Iansã e todos os orixás  
do panteão africano;
* Ao pai José d’Angola e todos os pretos-velhos sábios  
e benfazejos;
* Ao Caboclo Boiadeiro, ao Caboclo Maia, à Cabocla Jurema e a 
todos os caboclos, todas as caboclas, baianos/as, mestres/as, 
marinheiros/as, cangaceiros/as, erês, exus e pombagiras, que 
nos amparam e orientam na passagem pela vida terrena;
* Às incríveis mulheres brancas Helenita Sá Earp, Ana Célia de 
Sá Earp, Anita Leandro, Celina Batalha, Liana Cardoso, Lúcia 
Lobato – minhas orientadoras na trajetória acadêmica rumo  
ao mestrado e na passagem para o doutorado;
* Ao incrível homem preto Eusebio Lobo – meu orientador  
de doutorado;
* Aos grandes parceirEs GrupAR (Grupo de Pesquisa Ancestralidades 
em Rede). Corpos Mulheres Pretas: Angela Brêtas, Carmen Luz, 
Ignez Calfa, Isabela Oliveira, Mônica Costa, Nathalia Silva, Raiza 
Venas, Tatiana Damasceno; Corpos Homens Pretos: Diego Dantas, 
Luiz Monteiro, Rodrigo Nunes, Rubens Barbot, Raphael Arah, Renato 
Mendonça, Xandy Carvalho; Corpos Mulheres Brancas: Eleonora 
Gabriel, Flavia Meireles, Renata Moura, Tatiana Almeida, Marilia 
Rameh, Samira Lima da Costa, Juliana Manhães, Denise Zenícola, 
Cristiane Moreira, Lais Bernardes, Lígia Tourinho, Michele Fonseca, 
Mônica Luquet, Joice Aglae, Rita Alves; Corpos Homens Brancos: 
Julius Mack e Gato Larsen; 
* A Adilbênia Freire Machado e Iure Santos de Souza - disser-
tações de mestrado defendidas, respectivamente, em 2014, no 
Programa de Pesquisa e Pós-Graduação em Educação da Faculdade 
de Educação da Universidade Federal da Bahia e, em 2018, no 
Programa de Pós-Graduação em Geografia da Universidade Federal 
do Espírito Santo;
* A Antonio Bispo dos Santos – falaremos sobre ele mais adiante;



243Katya Gualter

* A Kabengele Munanga – pesquisador que trago aqui como o 
grande contribuidor dos meus pensamentos em volição;
* Licença e bençãos a todas as forças visíveis e invisíveis presentes 
aqui e agora, as que me antecederam e aquelas que estão por vir!!! 
Uma confluência de forças divinizadas que regem o CorpoKatya 
e afluem na potência Pombagira Maria Mulambo. 

Aproveito, e peço licença para chamá-les 
também de CorposPombagiras, pois esse mo-
mento deflagra um encontro entre essas potên-
cias nas histórias de cada uma de nós, pessoas, 
que nos provocam deslocamentos, trânsitos por 
entre fazeres umas das outras, em danças de con-
tágios, danças da subversão contra qualquer do-
minação, arbitrariedade e opressão. Nessa direção 
de entendimento, gostaria de convidá-les a um 
breve passeio pelos caminhos que venho trilhando, 
propondo fazeres (quando falo fazeres, trago junto pensares, sem 
dicotomias) na interação com a Pombagira, sob uma perspectiva 
dançante-poética. 

Nas experiências de ser CorpoKatya, mulher preta brasileira, 
existe de fato um Corpo que vem superando a rigidez da matéria 
tão cheia de limitações e finitudes. Este Corpo, em um determinado 
momento, passou a coabitar o mundo das opiniões, da fisicalidade, 
desconstruindo os contornos, que dão ao movimento uma falsa 
ideia de “pronto e acabado”. 

Estamos lidando com uma experiência dotada de sentido 
que jamais se repete, isto é, aproximações ímpares entre invisibi-
lidades carregadas de presença. Nessa perspectiva, quem sou eu, 
de onde eu falo e por onde eu caminho?

Mulher preta, filha e neta de pretos boêmios e seresteiros 
do subúrbio carioca, faço parte da quarta geração de umbandis-
tas da minha família. Sou mãe e avó solteira de mulheres pretas. 
Moro na Penha Circular/RJ, bairro da zona da Leopoldina, onde 
nasci e cresci ao som dos atabaques e cantigas que moviam toda a 
família e vizinhança nas giras de umbanda nas tardes de domingo. 
Alternadamente, nas tardes dominicais, a música também me co-
movia no botequim Sovaco de Cobra – um botequim muito famoso 
na década de 1970, localizado no final da Avenida Lobo Júnior, no 

F
IG

U
R

A
 1

. I
M

A
G

E
M

 D
E

 D
O

N
A

 M
A

R
IA

 M
U

L
A

M
B

O
. C

O
M

U
N

ID
A

D
E

 D
E

 T
E

R
R

E
IR

O
 

A
S

É
 IL

Ê
 A

F
R

O
 O

G
U

IÃ
 O

G
U

N
JÃ

, R
A

IZ
 D

A
 S

E
R

R
A

/R
J.

 F
O

T
O

: B
R

U
N

O
 M

O
R

A
IS



244CORPOPOMBAGIRA - POR UMA GESTÃO DE SI, NA PRÁTICA  
DA ARTE-EDUCAÇÃO

bairro da Penha Circular. Lá, meu pai, minha mãe, amigos e amigas 
cantavam e tocavam a amizade. A música saudava os encontros, 
o poder do amor, das aproximações entre as pessoas, através do 
samba, da seresta e do chorinho.

Minha casa de fundos foi construída na sequência de ca-
sas acolhedoras de quatro gerações, que foram preenchendo um 
extenso terreno. Para melhor situar-nos, cabe uma breve iden-
tificação dessa localidade. A zona da Leopoldina/RJ é uma re-
gião histórica, tradicional, e a mais antiga da zona norte do Rio de 
Janeiro. Atualmente, abrange os bairros Manguinhos, Bonsucesso, 
Ramos, Olaria, Penha, Penha Circular, Vila da Penha, Brás de Pina, 
Vila Cosmos, Cordovil, Parada de Lucas, Vigário Geral, Jardim 
América e Complexo do Alemão.

Como de praxe nos domicílios da zona da Leopoldina, minha 
casa tem uma laje com um chuveirão. A laje nas residências dessa 
região é o espaço guardado para o lazer, exclusivo do cultivo e da 
fruição do amor, da afeição, da amizade. É onde as pessoas tonificam 
as suas teias de afeto tecidas nos Encontros da Vida, entre familiares 
com laços consanguíneos, mas também entre familiares sem ligação 
biológica na assimilação de um sentido de família construído, inven-
tado, no movimento “tornar-se família” (GUALTER; SOUZA, 2019). 

Como uma suburbana carioca coabitante de uma laje, sigo 
acrescida de uma mistura de umbandista e candomblecista, de 
modo que a combinação entre experiência prática e inspiração 
mística em doses acentuadas intervém incisivamente na minha 
corporeidade e, consequentemente, nos caminhos que percorro 
da criação artística e do exercício da gestão.

Um acontecimento aos nove anos de idade incitou esse meu 
entendimento sobre o CorpoKatya. Ao som dos tambores, cantos 
e encantamentos inseridos na convivência familiar, vivi, em uma 
gira de umbanda, uma experiência, pela primeira vez, de me sentir 
estranha aos padrões de formas e movimentos que eu assumia na 
minha rotina. Meu próprio eixo corporal se deslocava, provocando 
desequilíbrios, com movimentos descoordenados. 

Era ela, minha amiga, parceira, companheira – Dona  
Maria Mulambo!!!

Desde então, as aproximações CorpoKatya e Maria Mulambo 
fluem, tornando-se um compartilhamento de tempos, espaços, 



245Katya Gualter

forças: fluxo ininterrupto de energias que interatuam na duração, 
ou seja, interagem no decurso de cada aproximação, que é única. 

Foi a partir dessas experiências no campo do sagrado (onde 
o profano também é sagrado) que intuí aproximações entre o Corpo 
poético-dançante e as simbologias da Pombagira expressas em 
suas danças e lendas. 

A experiência de Senhora da Encruzilhada (Gualter, Brasil, 
2014, 14min) – trabalho processual Corpo-câmera:  
laboratórios corporais fotográficos e fílmicos 

A rosa vermelha é o presente mais aclamado pelas pombagiras, com 
grande poder de liberação do potencial 
feminino. Acreditando que os mitos da 
rosa atualizam seus significados na re-
lação com a Pombagira, a ideia foi trazer 
a rosa no Corpo feminino, simbolizando 
a veia maternal e a sensualidade, sob 
um entendimento integrado do “Corpo/
partes”, enquanto potência (capacida-
de de), fecundidade, doação, nutrição 
(amamentação) e provimento de vida.

Nesse sentido, a rosa no umbigo e no seio privilegia o Corpo 
de modo integral chegando ao diário e habitual, como a taça da 
vida, a transcendência, a sabedoria divina, presença pulsante nos 
caminhos que se entrecruzam, ou seja, um fluxo de energia que 
prossegue se dissipando e ao mesmo tempo interagindo. 

A cor vermelha representa o mistério 
da vida, o secreto. Ao mesmo tempo, seduz, 
encoraja, provoca, alerta, incita a vigilância, 
onde se opera o amadurecimento, a geração 
e regeneração humana. É a cor da libido, da 
alma, do coração. O vermelho também é 
matricial uterino, representa o ventre, onde a 
morte e a vida se transmutam uma na outra.

Em expansão contínua no universo onírico das poesias corpo-
rais, a rosa legitima a Pombagira como sendo Corpo poético-dançante, 

F
IG

U
R

A
 2

. S
E

N
H

O
R

A
 D

A
 E

N
C

R
U

Z
IL

H
A

D
A

.
A

T
R

IZ
 B

A
IL

A
R

IN
A

 A
L

IN
E

 B
R

IT
O

.

F
IG

U
R

A
 3

. F
S

E
N

H
O

R
A

 D
A

 E
N

C
R

U
Z

IL
H

A
D

A
.

A
T

R
IZ

 B
A

IL
A

R
IN

A
 A

N
D

R
E

IA
 P

IM
E

N
T

E
L

.



246CORPOPOMBAGIRA - POR UMA GESTÃO DE SI, NA PRÁTICA  
DA ARTE-EDUCAÇÃO

habitar da Arte, passagens, trânsito, coabitando com os outros 
Corpos cotidianos o lugar da experiência em curso, que exprime 
continuidade, mudança, expansão e revolução. 

	Com efeito, a Pombagira ultrapassa o lugar da figura notável, 
fictícia, distante, inatingível, e assume um compromisso funda-
mental com os caminhos da pesquisa, da gestão e do processo de 
criação artística, presentes no cotidiano, nos modos de ver, sentir, 
viver e conviver em variados Mundos. 

O Corpo invertido nos portais contraria a ordenação do coti-
diano comum. Contrapondo a dinâmica acelerada e equivocada da 
vida diária, a Pombagira estabelece o conflito. Ao se opor à lógica 
do cotidiano colocando-se de cabeça para baixo, a Pombagira inter-
fere no espaço convencionado e robótico do ser humano no mundo 
atual evidente nos seus deslocamentos. Andam sem sair do lugar, 

sem perceber a si mesmos e nem os 
outros nos espaços, destituindo-se, 
deste modo, da sua capacidade de 
relação, conexão e reflexão. 

De cabeça para baixo, a 
Pombagira se volta para a terra, 
a fonte da vida. Restitui a plan-
tação, o cultivo e a colheita do 
alimento que fortalece o Corpo. 
Reafirmando sua relação com a 

terra, a Pombagira invertida aparece misturada também aos cipós 
nas árvores, enaltecendo as raízes, como fios de ligação entre o 
Corpo e a terra. 

Os pés formam a base do Corpo sobre a terra, porém a 
Pombagira voltada para a terra 
mostra que a cabeça também 
ocupa o lugar da base, e que não 
caminhamos somente com os 
pés. Apesar da sensação direta 
com o ambiente causada pelo 
contato dos pés no chão, no fil-
me, os pés, a cabeça, os seios e 
o abdome (umbigo) são ressal-
tados, estendendo-se a todas as 

F
IG

U
R

A
 4

. S
E

N
H

O
R

A
 D

A
 E

N
C

R
U

Z
IL

H
A

D
A

.
A

T
R

IZ
 B

A
IL

A
R

IN
A

 A
L

IN
E

 B
R

IT
O

.

F
IG

U
R

A
 5

. S
E

N
H

O
R

A
 D

A
 E

N
C

R
U

Z
IL

H
A

D
A

.
A

T
R

IZ
 B

A
IL

A
R

IN
A

 A
L

IN
E

 B
R

IT
O

.



247Katya Gualter

outras partes na relação com o todo, sendo igualmente respon-
sáveis pelo modo como sentimos e percebemos o(s) mundo(s) 
ao nosso redor. 

	Os portais aparecem como trânsitos/passagens entre o 
espaço convencional visível no cotidiano e o espaço invisível do 
“vir a ser” que não aparece na tela, mas é sugerido o tempo todo 
pela inversão da Pombagira nos portais. Com isso, a imagem-mo-
vimento abre para o espectador a possibilidade de reconstituição 
das relações Corpo-espaço-tempo-imagem-movimento-som-luz, 
isto é, instiga o espectador a redimensionar-se. As sequências dos 
planos nos permitem ver a Pombagira em uma casa velha sem teto, 
nos remetendo à relação com o infinito, com o ilimitado. Mas ela 
também aparece circulando pelas ruas hoje. No filme, tal como 
as encruzilhadas, os portais e as ruas são também as moradas 
inacabadas, os caminhos em construção da Pombagira.

Totalmente contagiada pelo Corpo revolução – Pombagira 
e seus caminhos em construção, suas moradas inacabadas –, tri-
lhei uma trajetória profissional como bailarina, produtora cultural 
e gestora pública. 

Após vinte anos compondo a equipe gestora do Departamento 
de Dança da Escola de Educação Física e Desportos e representa-
ção em colegiados na UFRJ, fui motivada/provocada a concorrer 
para a direção desta escola, que integra cerca de 3.300 pessoas 
no seu Corpo social, com seis cursos de graduação, dois programas 
de pós-graduação, 60 ações de extensão e 10 cursos de Pós-
Graduação lato sensu (especialização).

Eleita, me deparei com o desafio de ser a primeira mu-
lher preta diretora da maior escola de educação física do país. 
Hoje, reeleita e iniciando o segundo ano do segundo mandato, 
sou mobilizada cotidianamente pela seguinte questão: como eu, 
mulher preta, sempre corpulenta, totalmente fora dos padrões 
hegemônicos de uma dança e de uma educação física nascidas 
em uma escola de matrizes militaristas, eugenistas e de embran-
quecimento, compartilho uma prática de gestão na contramão 
desses padrões?

Nessa gira dançada, nessa dança que gira, me redescobri 
junto ao Grupo PECDAN (Pesquisa em Cinema e Dança) e ao 
GrupAR (Grupo de Pesquisa Ancestralidades em Rede). Fundado 



248CORPOPOMBAGIRA - POR UMA GESTÃO DE SI, NA PRÁTICA  
DA ARTE-EDUCAÇÃO

em outubro de 2018, o grupo vem desenvolvendo encontros e 
ações que priorizam partilhas, as quais sinalizam a urgência de se 
criar e sedimentar espaços de interação dialógica na UFRJ (intra e 
extramuros), dos saberes pretos, saberes dos povos tradicionais 
e originários, nos múltiplos espaços de formação na contempora-
neidade. Tais espaços vêm gerando encontros que predominam 
sobre movimentos fragmentários, cultivando, assim, o desejo da 
transformação do cenário ora prevalente da segmentação e da 
dissidência, o que no status quo evidencia, de modo contundente, 
a desigualdade estrutural dos atores/atrizes sociais. Tal desi-
gualdade favorece apropriações dos Corpos marginalizados, que 
legitimam manobras preconizadoras da opressão, do preconceito, 
da discriminação, do crime de ódio, do feminicídio, da homofo-
bia, da devastação de aldeias indígenas, da invasão e destruição 
de comunidades de terreiro, entre outros atos de intolerância e 
desrespeito aos direitos individuais e coletivos no convívio entre 
seres humanos. Esta iniciativa estrutura-se em diferentes campos 
artísticos e busca fomentar diálogos e proposições que possam 
provocar modos de fazeres conjuntos a fim de ultrapassar os 
muros da desigualdade, por trás dos quais estão oprimidos – e, 
em muitos casos, aprisionados – Corpos excluídos pelos padrões 
hegemônicos de sociedades forjadas no colonialismo. O grupo é 
constituído por quinze instituições de ensino, arte e cultura, pú-
blicas e privadas, formais e não formais, entre os estados do Rio 
de Janeiro, Bahia, Minas Gerais e Pernambuco, além do Distrito 
Federal, o que confirma o seu caráter interinstitucional e inte-
restadual, tendo como interlocutora a EEFD/UFRJ5. A interins-
titucionalidade, neste caso, privilegia fluxos contínuos para além 
dos limites das fronteiras geográficas e regionais, considerando 
todos os territórios físicos e simbólicos, bem como as práticas 

5	 Instituições GrupAR: Associação Afrobrasileira Casa do Tesouro - Egbe 
Ile Omidewa Ase Igbolayo-MG, Centro Coreográfico da Cidade do Rio de 
Janeiro, Cia Étnica de Dança/RJ, Centro Federal de Educação Tecnológi-
ca Celso Suckow da Fonseca-RJ, Casa do Jongo/RJ, Coletivo Negra Ação/
RJ, Cia Rubens Barbot Teatro de Dança-RJ, Encontro de Saberes do Insti-
tuto Nacional de Ciência e Tecnologia de Inclusão no Ensino Superior e 
na Pesquisa – UnB-GO, Núcleo de Estudos Contemporâneos do Corpo Negro/
Faculdade Angel Vianna-RJ, Performar Memórias na Dança-RJ, Escola de 
Teatro e PPGAC/UFBA-BA, Escola de Teatro/UNIRIO-RJ, UFF-RJ, UFRJ-RJ, 
Companhia Arte Folia-PE, ESLIPA-RJ (Escola Livre de Palhaços).



249Katya Gualter

culturais peculiares a cada um deles. Entre diversas produções, 
o GrupAR desenvolveu tramas de encontros em torno do Corpo 
Preto como Protagonista nos Espaços de formação, conforme 
pode ser visionado, de forma compacta, nos vídeos “Partilhas 
de saberes” (2019), “Corporeidades pretas” (2020) e “Ojú Ará 
Dudu – corpo negro: memórias em movimento” (2021).

Sigo assim diariamente dançando a minha Dança que não 
para de girar e percebo que preciso, devo continuar dançando 
CorpoKatyaPombagira, a Rosa como sendo Corpo dançante-poé-
tico. Percebo que preciso dar prosseguimento aos contágios, isto 
é, ser contagiada e contagiar a cada nova experiência em que nós 
CorposMulheresPombagiras potencializamos o exercício da gestão, 
como prática da Arte e da Educação. 

Estamos falando de mudanças, desvios, digressões de 
tempos e espaços nos quais a partilha acontece com todos os 
seus possíveis e é acrescida por cada um, por todas aquelas que 
identificamos em cada experiência vivida e ainda por aquelas que, 
embora não legíveis, não visíveis, nem audíveis, marcaram e marcam 
as suas presenças de maneira viva e real – Vidas que se prolongam, 
renovadas em possibilidades de encontros entre os Corpos que 
vieram antes, os Corpos aqui/agora e o os Corpos por vir… Muito 
antes do nascimento de um bebê… Durante toda a Vida a partir da 
fecundação… Para muito além da conhecida morte no senso comum.

Estamos falando de Ancestralidades, de trânsito descon-
tínuo, não linear. Estamos falando de um sem-número de aconte-
cimentos os quais os contornos físicos não dão conta, porque são 
delimitadores. Não estaríamos nós diante de Ancestralidades em 
Rede que precisamos acessar em tessituras, processos construí-
dos, buscando a produção de pertencimentos pela aglutinação? 

A Pombagira nos concede a possibilidade de transcender 
os contornos, experimentar deslocamentos, mobilidade de pontos 
de vista. Traz uma lógica de ética muito diferente daquela que 
rege os padrões sociais hegemônicos do mundo das opiniões 
onde convivemos. 

	Ela GIRA. Ela é GIRA!!!
CorpoKatya e a potência Maria Mulambo prolongam-se en-

tre si e para além de si mesmas como um continuum em movimen-
tos dançados, constituindo-se em poderosas danças enigmáticas. 



250CORPOPOMBAGIRA - POR UMA GESTÃO DE SI, NA PRÁTICA  
DA ARTE-EDUCAÇÃO

A Pombagira (o movimento de circularização – a gira) desritualiza 
a realidade que continua girando em cada uma de nós. Estamos 
falando de potências que, na relação, são afetadas e prolongam-se 
entre si e para além de si mesmas, gerando potências ulteriores 
que seguem se prolongando. 

Nessa direção de entendimento, precisamos experienciar 
cartografias da inclusão, atentando-nos para os prolongamentos a 
serem vistos e ouvidos. É certo que a exclusão tem inúmeros mar-
cadores e camadas que precisam ser assinaladas, discutidas e, a 
partir daí, estratégias e políticas precisam ser encaminhadas, rumo 
à reparação. Mas requer ações, reafirmações em todos os níveis de 
presença e graus de coletivização. A pandemia da covid-19 acirrou 
o caos. Os Corpos desprivilegiados ficaram ainda mais margina-
lizados, e esses Corpos, em sua grande maioria, infelizmente são 
pobres e têm cor – a cor preta. 

No momento, ainda marcados e sofridos pela covid-19, os 
espaços por onde transitamos – inclusive os simbólicos – foram e 
continuam sendo fortemente alterados; para quem contraiu o vírus 
e para quem não o contraiu, para quem perdeu entes queridos pró-
ximos e para quem não perdeu, porque todEs nós estamos diante 
de cartografias influenciadas por elevados índices de óbitos, em 
inúmeros níveis e graus, em grande medida vividos no confinamento 
da solidão por conta do distanciamento social que nos foi impelido 
ao longo de dois árduos anos. 

Evidentemente, os mapas estão ganhando contornos ou-
tros, desenhados por essas experiências de Vida. Nossas posturas, 
atitudes, valores, desejos, comportamentos, políticas escrevem 
textos, discursos, não mais circunscritos naqueles lugares anterio-
res à pandemia, estes não existem mais. Somos Corpos marcados, 
vilipendiados, agredidos e açoitados pela covid. Essas marcas, ainda 
que cicatrizem, não vão desaparecer com as vacinas! 

Proponho pensarmos nas cartografias, com as suas marcas, 
feridas e seus espaços alternativos de interação inventados para 
buscarmos o oxigênio e seguirmos na luta contra as desigualdades. 

A construção de coabitares produzem e carregam em seu 
ventre o próprio germe de sua transformação, jamais para substi-
tuir velhas hegemonias acadêmicas por novas (NÃO! Exu nos livre 
desse terror!!!), mas para salvaguardar e assegurar o processo 



251Katya Gualter

contra-hegemônico em permanente curso, em contínuas circula-
ridades, em consonância com as confluências e transfluências e 
confluências de seus coabitantes e passageiros (GUALTER; COSTA; 
BRAGA; BARRETO DA SILVA; SILVA, 2020). 

Antonio Bispo dos Santos (2015) nos ajuda a pensar com 
primor sobre coabitares. Um semeador de palavras, Bispo não perde 
a oportunidade de criar e recriar conceitos tradutores do pluriver-
so dos mundos dos povos e comunidades tradicionais e que abalam 
o nosso mundo eurocristão, eurocêntrico, como os conceitos de 
contracolonização ao invés de descolonização, confluência e trans-
fluência, saberes orgânicos em contraponto aos saberes sintéticos.

Em sinergia com a tão potente semeadura, o CorpoPombagira 
gera espaços de interação que sustentam a produção de conheci-
mento a partir de diálogos interepistêmicos e da dessubalternização 
como reação a realidade dos Corpos desprivilegiados, marginali-
zados, “silenciados”, “invisíveis” reafirmando as Ancestralidades e 
Encantamentos geradores de forças aglutinadoras, fortalecimento 
de elos, na formação de Corporeidades fortemente influenciadas 
pelo Coletivo. Em prolongamentos contínuos que jamais se es-
gotam, produzem mapas que aquiescem, a cada prolongamento, 
novos e novos e novos contornos, consoante com Machado (2014), 
quando discorre sobre Ancestralidades e Encantamentos como 
inspirações formativas.

Compartilho, agora, a letra de uma canção linda que dialoga 
demais com o momento em que vivemos, do distanciamento so-
cial, sem os contatos corporais que tanto nos alimentam, afagam 
e revigoram. A canção “Carinhoso” é de autoria de Pixinguinha, 
homem preto, maestro, flautista, saxofonista, compositor e arran-
jador brasileiro  que me foi apresentado pelos meus avós paternos. 

Alfredo da Rocha Vianna Filho, conhecido como Pixinguinha, 
é considerado um dos maiores compositores da música popular 
brasileira. Nasceu em 23 de abril de 1897, dia de São Jorge – no 
sincretismo no Rio de Janeiro, Ogum. Morreu aos 75 anos em 
Ramos, bairro que adorava, no subúrbio carioca, e no qual viveu os 
seus últimos anos de vida. “Carinhoso” é uma das suas obras mais 
importantes. Foi composta por ele entre 1916 e 1917 (sendo ante-
rior ao seu ingresso, em 1933, como estudante, no então Instituto 
Nacional de Música, atual Escola de Música da Universidade Federal 



252CORPOPOMBAGIRA - POR UMA GESTÃO DE SI, NA PRÁTICA  
DA ARTE-EDUCAÇÃO

do Rio de Janeiro). Posteriormente ”Carinhoso” recebeu letra 
de João de Barro, sendo gravada com grande sucesso por Orlando 
Silva em 1937 (EMB, 1998). 

Na busca de reforçar o processo de construção coletiva, 
convido você leitor, leitora, leitore para mobilizar seus afetos: experi-
mente levantar, cantar e dançar “Carinhoso”. Ouça a sua voz interior 
e, se for o caso, chame parceires cujos caminhos entrecruzaram e 
entrecruzam os seus, para viverem junto com você essa experiência, 
que ganha vitalidade no exercício do compartilhar, do confluenciar, 
do transfluenciar e confluenciar novamente, configurando circula-
ridades, giras, onde todes os/as girantes são protagonistas. 

Meu coração, não sei por quê 
Bate feliz quando te vê 
E os meus olhos ficam sorrindo 
E pelas ruas vão te seguindo 
Mas mesmo assim, foges de mim 
Ah, se tu soubesses 
Como eu sou tão carinhosa 
E o muito, muito que te quero 
E como é sincero o meu amor 
Eu sei que tu não fugirias mais de mim 
Vem, vem, vem, vem 
Vem sentir o calor dos lábios meus… 
À procura dos teus 
Vem matar esta paixão 
Que me devora o coração 
E só assim então 
Serei feliz, bem feliz.

É preciso unir as lutas, sem abrir  
mão das especificidades.  

Kabengele Munanga



253Katya Gualter

REFERÊNCIAS
ESPINOSA. O que pode o corpo? Disponível em: https://ra-

zaoinadequada.com/2013/08/25/espinosa-o-que-pode-o-corpo/. 
Acesso em 22 jan. 2023.

Enciclopédia da Música Brasileira (EMB): erudita, folclórica 
e popular. Pixinguinha. 2ª edição. São Paulo: Publifolha, 
1998, pp. 633-636 

GUALTER, Katya Souza. Senhora da Encruzilhada: perspectivas 
dialógicas da dança com o audiovisual. Campinas, 2014. 
169 p. Tese de doutorado em Artes da Cena. Instituto 
de Artes, Universidade Estadual de Campinas (UNICAMP). 
Campinas, 2014.

GUALTER, Katya Souza. CorpoPombagira - por uma gestão de 
si, na prática da Arte Educação. Palestra. Lab Corpo 
Palavra - Coreografias e Dramaturgias Cartográficas. 3 
de fevereiro de 2021. Disponível em: https://youtu.be/
DOnmKU3K4Qg. Acesso em 28 dez. 2022.

GUALTER, Katya Souza; COSTA, Samira Lima da; BRAGA, Marilia 
Rameh Reis de; BARRETO DA SILVA, Renato Mendonça; SILVA, 
Raphael Luiz Barbosa da. Corporeidades pretas em trânsito: 
expandindo e firmando territórios. In: CONRADO, Amelia 
Vitoria; ALCÂNTARA, Celina Nunes de; FERRAZ, Fernando 
Marques Camargo; PAIXÃO, Maria de Lourdes Barros da. 
(org.). Dança e diáspora negra: poéticas políticas, mo-
dos de saber e epistemes outras. Coleção Quais danças 
estão por vir? Trânsitos, poéticas e políticas do corpo. 
Salvador: ANDA, 2020. pp. 646 - 662. Disponível em: ht-
tps://portalanda.org.br/wp-content/uploads/2020/12/ANDA-
2020-EBOOK-6-DAN%C3%87A-E-DI%C3%81SPORA.pdf. Acesso em 
9 set. 2022.

GUALTER, Katya Souza; SOUZA, Maria Inês Galvão. Corpos em 
dança: deslocamentos de tempos e espaços. In: Anais da 
XI Reunião Científica ABRACE, 2019, Campinas. Universidade 
Estadual de Campinas (UNICAMP). Disponível em: https://
www.publionline.iar.unicamp.br/index.php/abrace/article/
view/4540/4614. Acesso em 23 out. 2022.

MACHADO, Adilbênia Freire. Ancestralidade e Encantamento 
como inspirações formativas.: filosofia africana e práxis 



254CORPOPOMBAGIRA - POR UMA GESTÃO DE SI, NA PRÁTICA  
DA ARTE-EDUCAÇÃO

de libertação. In: Páginas de Filosofia, v. 6, n. 2, pp. 
51-64, jul./dez. 2014. Disponível em: file:///C:/Users/eefd1/
Downloads/6300-22677-2-PB.pdf. Acesso em 02 fev. 2021.

MUNANGA, Kabengele. Negritude: usos e sentidos. Belo 
Horizonte: Autêntica, 2019. 

SANTOS, Antonio Bispo dos. Colonização, quilombos: modos e 
significações. Brasília: INCTI/CNPq, 2015.

SANTOS, Alexandre Carvalho dos; GUALTER, Katya Souza; SILVA, 
Raphael Luiz Barbosa da; DAMASCENO, Tatiana Maria. Ojú Ará Dudu 
– corpo negro: memórias em movimento. Anais do 6º Congresso 
Científico Nacional de Pesquisadores em Dança – 2ª edição 
virtual. Salvador: ANDA, 2021. pp. 2462-2476. Disponível 
em: https://proceedings.science/anda/anda-2021/papers/
oju-ara-dudu---corpo-negro--memorias-em-movimento?lang=-
pt-br. Acesso em 22 jan. 2023.

SOUZA, Iure Santos de. Cartografia e performance: en-
trecruzamentos corporais. Dissertação de mestrado em 
Geografia. Programa de Pós-Graduação em Geografia da 
Universidade Federal do Espírito Santo – UFES. 2018. 
Disponível em: https://sappg.ufes.br/tese_drupal//
tese_12736_DISSERTA%C7%C3O%20MESTRADO%20IURE%20SOUZA-
converted.pdf. Acesso em 03 fev. 2021.



255Katya Gualter

VÍDEOS
Senhora da Encruzilhada (Gualter, Brasil, 2014, 16min). 

Disponível em: https://youtu.be/W_TPdgndqYY. Acesso em 
08 out. 2022.

Partilhas de saberes com os Mestres Manoel Dionísio e Clyde 
Morgan (Gualter & Brêtas, Brasil, 2019, 9min). Disponível 
em: https://www.youtube.com/watch?v=jNYqyh4h7D8&featu-
re=youtu.be. Acesso em 08 out. 2022.

Corporeidades pretas na EEFD (Gualter & Brêtas, Brasil, 
2020, 10min). Disponível em: https: https://www.youtube.
com/watch?v=SPNbVMkO-s4. Acesso em 08 out. 2022.

Ojú Ará Dudu - corpo negro: memórias em movimento (Gualter, 
Damasceno, Santos, Silva, 2021, 11min). Disponível em: https://
www.youtube.com/watch?v=3u6COOFeNps. Acesso em 03 jun. 2021.  



256



257



MINIBIOS DAS AUTORAS(ES)

258

ALINE BERNARDI 
Artista transdisciplinar, 
pesquisadora e professora das artes 
do corpo e da cena, com interesse 
pelos trânsitos entre dança e escrita 
no processo de criação. Diretora 
artística do selo Celeiro Moebius. 
Criadora e propositora do Lab Corpo 
Palavra. Autora do livro-performance 
Decopulagem. Mestra em Dança no 
Programa PPGDan da Universidade 
Federal do Rio de Janeiro (UFRJ) 
e pós-graduada em Preparação 
Corporal para as Artes Cênicas pela 
Faculdade Angel Vianna (FAV). 
Aperfeiçoamento em Performance 
pelo Programa F.I.A., no c.e.m., em 
Lisboa. Graduada em licenciatura 
plena em Dança/FAV. Formação 
Técnica em Dança Contemporânea 
pela EAV. Certificada nos Módulos 
Introdutório e CS1 das Técnicas 
de Terapia Crânio Sacro pela 
Upledger Brasil. Capacitação no 
Método Bertazzo de Reeducação do 
Movimento. Professora Substituta 
de Dança do Colégio Pedro II – 
Unidade Realengo II [2018- 2019], 
sendo fundadora do NACE - Núcleo 
de Artes Cênicas. Idealizadora do 
site Contato Improvisação Brasil. 
Curadora, artista e gestora do 
programa Entre Serras: Residências 
Artísticas e Poéticas  
da Sustentabilidade.

ANA KFOURI 
Diretora teatral e atriz. Pós-doutora 
no Programa de Programa de 
Pós-Graduação em Artes da Cena 
(PPGAC) da Escola de Comunicação 
da Universidade Federal do Rio de 
Janeiro (ECo/UFRJ). Doutora em 
Artes Visuais pela UFRJ, professora 
do Curso de Artes Cênicas da 

Pontifícia Universidade Católica do 
Rio de Janeiro (PUC-Rio) e uma das 
coordenadoras do primeiro curso de 
Pós-Graduação Lato Sensu em Artes 
Cênicas da PUC-Rio: Relações entre 
Corpo e Palavra nas Artes da Cena e 
da Imagem. Lançou seu livro Forças 
de um corpo vazado pelas editoras 
7Letras e PUC-Rio, em 2019. 
Criou o Centro de Estudos Ana 
Kfouri, CEAK, em 2017, dedicado a 
pesquisas artísticas.

CIANE FERNANDES 
Professora titular da Escola de 
Teatro da Universidade Federal da 
Bahia (UFBA), uma das fundadoras 
do Programa de Pós-Graduação em 
Artes Cênicas desta universidade, 
professora no PPG-Dança da UFBA, 
e pesquisadora de produtividade 
pelo CNPq. M.A. e Ph.D. em Artes 
e Humanidades para Intérpretes 
das Artes Cênicas pela New 
York University, e certificada em 
Análise de Movimento pelo Laban/
Bartenieff Institute of Movement 
Studies (Nova York), onde é 
pesquisadora associada. É diretora 
e performer do Coletivo A-FETO de 
Dança-Teatro da UFBA desde sua 
fundação, em 1997.

HÉLIA BORGES 
Psicanalista, membro do Grupo 
Brasileiro Sandor Ferenczi; doutora 
IMS/UERJ; professora da graduação 
e do PPGDAN da Faculdade de Dança 
Angel Vianna. Livros publicados: 
O movimento, o corpo e a clínica 
(São Paulo: EBook, 2016); A clínica 
contemporânea e o abismo do sentido 
(Rio de Janeiro: 7Letras, 2019) e 
Sopros da pele, murmúrio do mundo 
(Rio de Janeiro: 7Letras, 2019). 



259

IVAN MAIA 
Poeta, ator, compositor e praticante 
de improvisação em dança. Fez 
pós-doutorado na Universidad 
de La República (UDELAR) do 
Uruguai. Doutor em Educação pela 
Universidade Federal da Bahia 
(UFBA) e mestre em Filosofia pela 
Universidade do Estado do Rio 
de Janeiro (UERJ). É professor do 
bacharelado interdisciplinar em Artes 
do Instituto de Humanidades, Artes 
e Ciências (IHAC) e do Doutorado 
em Difusão do Conhecimento, na 
UFBA, e professor do mestrado 
interdisciplinar em Humanidades 
na Universidade da Integração 
Internacional da Lusofonia Afro-
Brasileira (UNILAB). Como poeta, 
publicou Poemas Políticos (2022), 
Azulírico (2009), Vibrasons dos 
sonhos (2000) e A semente precoce 
(1993), além de participar e organizar 
coletâneas e zines. Organizou e 
participou de saraus em Recife/PE, 
onde nasceu, assim como no Rio de 
Janeiro, no Ceará e na Bahia. Como 
ator formado na Fundação Joaquim 
Nabuco (PE), realizou performances 
individuais e coletivas. Como 
compositor, tem algumas canções 
gravadas por parceiros musicais, 
sendo a mais recente “Cante, dance, 
lance”, com Jonga Lima. Sua tese de 
doutorado foi publicada em 2020 
com o título “Corpoema: a vida como 
obra de arte”.

KATYA GUALTER 
Artista docente e pesquisadora 
da dança. Doutora em Artes da 
Cena pela Universidade Estadual 
de Campinas (UNICAMP). Mestre 
em Tecnologia Educacional e 
licenciada em Educação Física 
pela Universidade Federal do Rio 
de Janeiro (UFRJ). Como diretora 
da Escola de Educação Física e 
Desportos da UFRJ, é gestora de 

um dos maiores corpos sociais 
da dança e da educação física do 
país. Coordenadora do Laboratório 
PECDAN (Pesquisa em Cinema e 
Dança/UFRJ) e do projeto Poéticas 
no Cotidiano sob Olhares de Exu 
e Pombagira. Coordena também 
o GrupAR/Grupo de Pesquisa 
Ancestralidades em Rede. Integra 
a equipe responsável pela adesão 
da UFRJ à Rede Nacional Encontro 
de Saberes, cujo objetivo central é 
promover a inclusão dos saberes 
e práticas tradicionais no ensino 
superior, em relações equiparadas 
entre mestres/mestras das 
culturas tradicionais e docentes das 
universidades. Integra o Coletivo 
de Docentes Negros, o Núcleo de 
Estudos Afro-Brasileiros e Indígenas 
(NEABI), a Câmara de Políticas 
Raciais e o Conselho Gestor da 
Superintendência de Saberes 
Tradicionais da UFRJ.

IGNEZ CALFA 
Artista, educadora, professora 
aposentada dos cursos de 
graduação e pós-graduação em 
Dança da Universidade Federal 
do Rio de Janeiro (UFRJ). Doutora 
em Poética (UFRJ), mestre em 
Ciência da Arte (UFF), possui 
formação em dança e em educação 
física na Faculdade Angel Vianna 
(FAV) e na UERJ, respectivamente. 
Professora colaboradora na 
elaboração do projeto do curso 
de licenciatura em Dança na 
UFRJ e na criação e realização 
do curso de pós-graduação em 
Dança-Educação (lato sensu) para 
professores da rede pública de 
ensino da Secretaria Municipal do 
Rio de Janeiro. Professora do ensino 
fundamental e do ensino médio da 
rede pública da Secretaria Municipal 
e Estadual do Rio de Janeiro 
durante vinte anos, integrante do 



260

Projeto de Linguagens Artísticas 
da SME/RJ. Coordenadora do 
Laboratório de Arte Educação 
(LAE) do Departamento de Arte 
Corporal - UFRJ, é pesquisadora 
dos Estudos da Corporeidade e do 
Pensamento Poético e suas relações 
nos processos pedagógicos e 
artísticos do Corpo e da Linguagem 
na Dança-Educação. Idealizadora 
e coordenadora dos projetos de 
extensão Corporeidade, Memória e 
Linguagem nos Aprofundamentos 
da Escrita Poética em Dança, 
realizados em parceria com a Cidade 
de Tiradentes/MG, com o Centro 
de Defesa dos Direitos Humanos 
(CDDH/Petrópolis) e no Projeto 
Luar de Dança (Caxias/RJ).

LIDIA COSTA LARANGEIRA 
Artista da dança, trabalhou com 
coreógrafos como Holly Cavrell, Luiz 
Mendonça, Regina Miranda, Andrea 
Jabor e Lia Rodrigues. Professora 
dos cursos de graduação em Dança 
da Universidade Federal do Rio de 
Janeiro (UFRJ) e coordenadora, 
junto com Ruth Torralba, do Núcleo 
de Pesquisa, Estudos e Encontros 
em Dança – onucleo, com o qual 
vem investigando dramaturgias 
contracoreográficas. Doutora 
em Artes pela Universidade do 
Estado do Rio de Janeiro (UERJ), 
escreveu a tese “Coreografias e 
contracoreografias de levante: 
engajando dança, escrita e 
feminilidade”. Autora do solo de 
dança Brinquedos para esquecer 
ou práticas de levante, uma 
parceria com Sérgio Andrade como 
dramaturgista. 

LÍGIA TOURINHO
Artista do movimento: atriz e artista 
da dança. Pesquisadora da Dança e 
das Artes da Cena carioca, docente 
da Universidade Federal do Rio de 

Janeiro (UFRJ) desde 2004. Dedica-
se tanto à criação artística quanto 
à pesquisa em artes, atuando em 
projetos no campo da preparação 
corporal, da improvisação, das 
dramaturgias do corpo, das práticas 
somáticas e das lutas das mulheres. 
Doutora em Artes, mestre em Artes 
e bacharel em Artes Cênicas pela 
Universidade Estadual de Campinas 
(UNICAMP). Especialista em 
Laban/Bartenieff pela Faculdade 
Angel Vianna (FAV) e Analista do 
Movimento pelo Laban Institute of 
Movement Studies (CMA/LIMS/
Nova York). Professora associada 
do Departamento de Arte Corporal 
da UFRJ com atuação nos cursos de 
bacharelado em Dança, bacharelado 
em Teoria da Dança, licenciatura em 
Dança e bacharelado em Direção 
Teatral. É professora permanente 
dos programas de pós-graduação 
em Artes da Cena (PPGAC) e em 
Dança (PPGDan), do qual foi a 
primeira coordenadora (entre 2019-
2021) e presidente da comissão 
de idealização e implementação. 
É professora convidada da Pós-
Graduação em Laban/Bartenieff  
da Faculdade Angel Vianna (FAV-RJ)  
e da Pós-Graduação em Ensino  
de Dança Clássica da Escola 
Estadual de Dança Maria Olenewa, 
do Theatro Municipal.

MARIA ALICE POPPE
Bailarina, pesquisadora, professora 
e colaboradora em processos de 
criação de dança contemporânea. 
Seu último espetáculo, Anatomias, 
estreado no Sesc Copacabana 
em outubro de 2022, aborda a 
arquitetura do corpo do erotismo 
pela fragmentação, em uma 
tensão entre a imagem e a 
presença. Interessada no diálogo 
interdisciplinar, investiga o corpo 
e suas relações poético-políticas 



261

com o chão, com a gravidade e 
com a queda em uma perspectiva 
híbrida de gesto e pensamento, 
dança e artes visuais. Licenciada 
em dança pela Faculdade Angel 
Vianna (FAV) e mestre em Artes 
Visuais pela Universidade Federal 
do Rio de Janeiro (UFRJ), lecionou 
por 15 anos no Curso Técnico e na 
Licenciatura em Dança da Escola e 
Faculdade Angel Vianna. Doutora 
em Artes Cênicas pela Universidade 
Federal do Estado do Rio de Janeiro 
(UNIRIO), com estágio doutoral no 
exterior pela Coventry University, 
atua como professora adjunta nos 
cursos de dança da UFRJ, desde 
2010, e como colaboradora no 
Programa de Pós-Graduação em 
Estudos Contemporâneos da Artes 
da Universidade Federal Fluminense 
(UFF), desde 2021. 

ONDJAKI 
Nasceu em Luanda, em 1977. É 
doutorado em Estudos Africanos 
(L’Orientale, Napoli/Itália). Prosador 
e poeta, também escreve para 
cinema. É membro da União dos 
Escritores Angolanos. Recebeu 
os prêmios Sagrada Esperança 
(Angola, 2004); Conto – A.P.E. 
(Portugal, 2007); FNLIJ (Brasil, 
2010 e 2014); Jabuti Juvenil 
(Brasil, 2010); José Saramago 
(Portugal, 2013) e Littérature-
Monde (França, 2016) com o livro 
Os transparentes. Está traduzido 
para os idiomas francês, espanhol, 
italiano, alemão, inglês, sérvio e 
sueco. Ocasionalmente, é professor 
de escrita criativa. Em 2023 (Évora, 
Portugal) recebeu o prémio Literário 
Vergílio Ferreira pelo conjunto da 
sua obra.

RUTH TORRALBA 
Artista em processo de retomada 
de sua ancestralidade indígena. 

Professora dos cursos de graduação 
e do Programa de Pós-Graduação 
em Dança da Universidade Federal 
do Rio de Janeiro (PPGDan/UFRJ), 
coordena com Lidia Larangeira 
o Núcleo de Pesquisa, Estudos e 
Encontros em Dança (onucleo) 
na mesma instituição. Apoiadora 
e colaboradora da Universidade 
Indígena Pluriétnica e Multicultural 
Aldeia Maraka’nà (RJ). Integrante do 
Núcleo de Estudos Afro-Brasileiros e 
Indígenas (NEABI) da UFRJ. Autora 
do livro Sensorial do corpo: via régia 
ao inconsciente. Atualmente tem 
voltado sua pesquisa para questões 
relativas à contracolonização das 
práticas de dança, aos encontros de 
saberes, à ancestralidade, à cura do 
corpo e do território.

SANDRA BENITES GUARANI 
NHANDEWA (NOME EM 
GUARANI: ARA RETE) 
Nascida na Terra Indígena Porto 
Lindo, município de Japorã (MS), 
é mãe, pesquisadora e ativista 
Guarani. Professora de história e 
filosofia para o ensino fundamental 
e médio. Mestra e doutoranda em 
Antropologia Social pelo Museu 
Nacional da Universidade Federal do 
Rio de Janeiro (UFRJ). Diretora de 
Artes Visuais da Fundação Nacional 
de Artes - Funarte. Atuou como 
curadora adjunta no Museu de Arte 
de São Paulo (MASP) e assinou a 
curadoria da exposição Dja Guata 
Porã | Rio de Janeiro Indígena, no 
Museu de Arte do Rio de Janeiro 
(MAR). Supervisora e consultora da 
programação cultural e exposição 
no Museu das Culturas Indígenas de 
São Paulo. Coautora, com a artista 
brasileira e curadora Anita Ekman, da 
exposição Ka’a Body - Cosmovision of 
the Rainforest, em Londres (Paradise 
ROW) e Paris (Radicantes). Ministrou 
palestras em diferentes instituições 



262

do mundo, como o Hammer Museum 
(Los Angeles), o MoMA (Nova York) 
e o Peabody Museum de Harvard 
(Cambridge).

SORAYA JORGE 
Artista, educadora, terapeuta, 
especialista em pesquisa do 
movimento e estudiosa das 
somáticas. Formada pela Escola e 
Faculdade Angel Vianna (FAV), onde 
é também professora há mais de 
30 anos. Introdutora da Disciplina 
do Movimento Autêntico no Brasil 
e Lisboa. Cocriadora do CIMA, 
Centro Internacional do Movimento 
Autêntico no Brasil, e do seu 
Processo Formativo junto com Guto 
Macedo. Doutoranda em Dança pela 
Faculdade de Motricidade Humana 
da Universidade de Lisboa (FMH/
ULisboa). Professora Internacional 
Certificada pelo programa The 
Discipline of Authentic Movement 
of Circles of Four Faculty, fundado 
por sua criadora, Janet Adler. Parte 
da equipe como facilitadora no curso 
Psicologia e Anatomia Sensível l 
(BMM – Body Mind Movement), 
com Mariana Camarote, iniciadora 
do BMM no Brasil. Terapeuta do 
método Somatic Experiencing® 
(em tradução livre, Experiência 
Somática). Com Fernanda Eugênio, 
vem construindo uma parceria 
consistente de conversas, práticas 
e estudos entre amplos campos de 
pesquisas práticas da Antropologia e 
a Somática – Modo Operativo AND  
e o Movimento Autêntico.



263

LINKS PARA AS OBRAS ARTÍSTICAS 
E OS DESDOBRAMENTOS PEDAGÓGICOS 
DO LAB CORPO PALAVRA

Selo artístico Celeiro Moebius
website: www.alinebernardi.com/

celeiro-moebius 
Instagram: @celeiromoebius
YouTube: www.youtube.com/

CeleiroMoebius

Dissertação de Aline Bernardi “Lab 
Corpo Palavra:  
correspondências moébidicas entre 
poéticas cartográficas” 
Defesa (online) de mestrado no pro-

grama PPGDan/UFRJ (2021):  
bit.ly/3DNLy7O 

Intervenções artesanais da disserta-
ção de mestrado de Aline Bernardi: 
bit.ly/43Va69f

A dissertação na íntegra está dispo-
nível no repositório da UFRJ.

Lançamento nacional da residên-
cia artística Lab Corpo Palavra: 
Coreografias e Dramaturgias 
Cartográficas - Prêmio Fomento 
a Todas as Artes - Lei Aldir Blanc 
2021
Aline Bernardi, Lígia Tourinho e 
Diego Dantas convidam Dulce 
Aquino (ANDA e PPGPDan/FAV), 
Márcia Feijó (FAV), Sueli Guerra 
(CPII), Maria Inês Galvão (PPGDan/
UFRJ), Rosane Campello (Adolpho 
Bloch), Bete Spinelli (SPDRJ), Flavia 
Meireles (CEFET), Tania Alice 
(UNIRIO), Adriana Pavlova (O Globo) 
e Fabiano Carneiro (FUNARTE):  
bit.ly/3DLdnxh

Ciclo de Palestras Lab Corpo 
Palavra - Prêmio Fomento a Todas 
as Artes - Lei Aldir Blanc 2021

Hélia Borges: bit.ly/45fz04D
Sandra Benites: bit.ly/45dADjT
Katya Gualter: bit.ly/3DNlhX4
Maria Alice Poppe: bit.ly/3DLXsij
Ondjaki: bit.ly/44XSYkJ
Ana Kfouri: bit.ly/3YFDI9X
Ciane Fernandes: bit.ly/3KxEhwB

Rodas de Conversa Práticas do 
Corpo - Prêmio Fomento a Todas  
as Artes - Lei Aldir Blanc 2021
Soraya Jorge, Ruth Torralba  

e Lídia Larangeira:  
bit.ly/440D07W

Ana Paula Bouzas e Pedro Sá 
Moraes: bit.ly/3s890tx

Mostra Artística Cartografias sen-
síveis - Prêmio Fomento  
a Todas as Artes - Lei Aldir Blanc 
2021
Dia 1: bit.ly/45kCFOO
Dia 2: bit.ly/3Osimb1
Dia 3: bit.ly/3OOLwTr
Dia 4: bit.ly/3QrtBmL

Coleção Cadernos Sensórios  
Corpo Palavra
e-book 1 - Vertigem infinita -  

ed. Primavera 2020
e-book 2 - Forças intermoleculares - 

ed. Verão 2021 - Prêmio Fomento a 
Todas as Artes - Lei Aldir Blanc

e-book 3 - Texturas translúcidas - ed. 
Outono 2022

Acesse em: www.alinebernardi.com/
cadernos-sensórios-corpo-palavra 

Aula introdutória  
do Lab Corpo Palavra
Prêmio Cultura Presente nas Redes, 
da Secretaria Estadual de Cultura e 



264

Economia Criativa do Rio de Janeiro 
(2020): bit.ly/47jULSL

Obras artísticas
Decopulagem - espetáculo de dança 

e livro performance (2019):  
bit.ly/3QuKGwn

Decopulagem - show performativo 
(2019): bit.ly/3KvRqpK

Encantografar (videoperformance) - 
Prêmio Fomento a Todas as Artes 
- Lei Aldir Blanc 2021:  
bit.ly/3KxaRid

Mãoebius (videodança) - Prêmio 
Fomento a Todas as Artes - Lei 
Aldir Blanc 2021: bit.ly/3ONQakg

Territórios de existência (intervenção 
performática em espaço público) 
- resultado do percurso de oficinas 
realizado no Espaço Corpo do Sesc 
Copacabana (2017):  
bit.ly/3qkKgOf

escrita: terra, água, sangua  
(videoarte) - Prêmio Funarte 
Respirarte 2020: bit.ly/3ONOyHA

Materia/Substance  
(videodança animação a partir do 
livro Matéria de poesia, de Manoel 
de Barros): bit.ly/3OPzzwQ 

Leituras poéticas do e-book Forças 
intermoleculares: bit.ly/3qfJB0K 

Participações (online em congres-
sos e eventos acadêmicos
Participação do Lab Corpo Palavra 

no lançamento do canal PPGDan/
UFRJ: bit.ly/3OstwfV 

Lançamento internacional da co-
leção Cadernos Sensórios Corpo 
Palavra e do e-book Vertigem 
infinita no III Colóquio Internacional 
de Investigación en Artes da 
Universidade de Caldas, na 
Colômbia (2020): bit.ly/3qcYmkY

Comunicação oral no Congresso da 
ANDA - Associação Nacional de 
Pesquisadores da Dança (2020): 
bit.ly/44WEUHX 

Participação na Slamlipa - Slam 

das Minas RJ com Eslipa, através 
do Lab Cultura Viva - Redes de 
Ações Culturais da Extensão UFRJ 
(2021): bit.ly/3qeALQR 

Mostra Angel Vianna (edição virtual) 
- Jogos de experimentações das 
grafias sensoriais do Lab Corpo 
Palavra criadas durante o cur-
so de extensão universitária da 
Faculdade Angel Vianna (2021): 
bit.ly/440zr1u 

Artigos em anais, capítulos de 
livros, blogs e revistas
Capítulo “A transgressão nas vias de 

aprendizagens”, de Aline Bernardi 
- e-book II Convocações em dança: 
conexões indisciplinares na práxis 
profissional, ed. Bordô Grená 
(2023): www.editorabordogrena.
com/cópia-e-books-2022 

Capítulo “Lab Corpo Palavra: 
encruzilhadas cartográficas 
nas criações e pedagogias 
artísticas”, de Aline Bernardi e 
Lígia Tourinho - livro Viral: dança 
e outras disseminações (2021): 
www.editorapenalux.com.br/
catalogo-titulo/viral 

Capítulo “Lab Corpo Palavra: 
micropolítica ativa nas atividades 
remotas”, de Aline Bernardi e 
Lígia Tourinho - e-book Carnes 
vivas: dança, corpo e política, ed. 
ANDA (2020): portalanda.org.br/
publicacoes/ 

Artigo “Caminhos de ativação das 
potências expressiva e afetiva 
nas articulações políticas dos 
processos remotos de criação 
artística”, de Aline Bernardi 
e Lígia Tourinho. Anais do 6o 
Congresso Científico Nacional 
de Pesquisadores em Dança, ed. 
ANDA (2021): bit.ly/3s8m5TF 

Artigo “Lab Corpo Palavra: 
contato improvisação e trajetos 
cartográficos para o exercício 
de uma escrita em devir-queda”, 



265

de Aline Bernardi. Anais do 
VI Congresso Nacional de 
Pesquisadores em Dança, ed. 
ANDA (2019): bit.ly/3KrV1VJ 

Artigo “Materialidades e superfícies 
dançantes nos rituais de escrita”, 
de Aline Bernardi e Diane Portella. 
Anais do XI Congresso da ABRACE 
- Artes Cênicas e Direitos Humanos 
em Tempos de Pandemia e 
 Pós-Pandemia (2021):  
www.publionline.iar.unicamp.br/
index.php/abrace/index 

Artigo “Decopulagem: artesanias, 
alfaiatarias e andarilhagens”, de 
Aline Bernardi. Anais da X Reunião 
Científica ABRACE (2019):  
www.publionline.iar.unicamp.br/
index.php/abrace/issue/view/115 

Revista Lab Corpo Palavra: 
coreografias e dramaturgias 
cartográficas (2021): 
www.alinebernardi.com/
lab-corpo-palavra 

Ensaio “Encantografando gestos 
relacionais entre telas”, de Aline 
Bernardi e Flavia Dalla. Revista 
(digital) Quarta Parede - Dossiê 19 
- Artesanias Digitais (2022):  
https://4parede.com/19-
artesanias-digitais-
encantografando-gestos-
relacionais-entre-telas/ 

Ensaio “Rituais de começo com 
as escritas corporais”, de Aline 
Bernardi. Revista Usina (digital 
- 2022): https://revistausina.
com/2022/07/18/rituais-
de-comeco-com-as-escritas-
corporais/ 

Decopulagem - livro- performance 
de Aline Bernardi (2019 e 2023):  
comprar livro através do e-mail  
celeiromoebius@gmail.com 



266

ÍNDICE REMISSIVO

A

A clínica contemporânea e o abismo do 
sentido (livro)  258

A configuração da cena moderna: Diderot 
e Lessing (livro)  152

A dança clássica: dobras e extensões 
(livro)  112

A esfinge (livro)  194
A filosofia da dança: um encontro entre 

dança e filosofia (livro)  112
A imagem-nua e as pequenas percepções 

(livro)  34, 43
A opereta imaginária (peça)  140
A Philosophy of Walking (livro)  112
A prática da natureza selvagem (livro)   

135
A vida não é útil (livro)  80, 90
A Vision of Dynamic Space (livro)   

223
ABRACE - arte, corpo e pesquisa na cena: 

cena expandida (livro)  90
Adichie, Chimamanda Ngozi  143, 152
Adler, Janet  119, 120, 121, 122, 127, 128, 129, 

131, 135, 195, 207, 222, 262
Agamben, Giorgio  39-41, 43
Aglae, Joice  242
Alaoui, Amina  219
Albano, Ana Angélica  223
Albright, Ann Cooper  97, 102, 104, 112
Alcântara, Celina Nunes de  253
Além do que se vê: magnetismos, 

ectoplasmas e paracirurgias (livro)  135
Alice, Tania  21, 263
Almeida, Tatiana  242
Alves, Rita  242
Amargos como os frutos: poesia reunida 

(livro)  91
Amours ou Trop tard me suis pris (música)  

219
Anderson, Laurie  108, 112
Angelov, Mario  211
Anninnare (música)  216
Apocalipopótese (obra)  84
Ariodante (ópera)  214
Artaud, Antonin  139, 152
As razões do coração (livro)  194
Austin, J. L.  195, 197, 222
Authentic Movement: Moving the Body, 

Moving the Self, Being Moved (livro)  
222

B

Bacon, Francis  37
Barbot, Rubens  242
Bardet, Marie  97, 105, 106, 112
Barreto da Silva, Renato Mendonça 

(Renato Mendonça)  242, 253
Barro, João de  252
Barros, Manoel de  14, 15, 29, 35, 43, 62, 71, 

173, 175, 177, 179, 184, 189, 264
Bastos, Maria Helena Franco de Araújo  

90, 236
Batalha, Celina  242
Bausch, Pina  180, 196, 198, 199, 208, 211, 214
Beckett, Samuel  142, 144, 150, 152
Benites, Sandra  21, 23, 71, 155, 176, 261, 263
Bentivoglio, Leonetta  199, 222
Bernardes, Lais  242
Bernardi, Aline  13, 19, 22-24, 37, 45, 68, 74, 

77, 90, 117, 119, 139, 155, 174-178, 181-183, 
189, 239, 258, 263-265

Bernardi, Glória Maria  5, 70
Beuys, Joseph  34
Beyond the Pleasure Principle (livro)  223
Bhagavad Gita (livro)  211
Bichos (proposição)  78
Bodies in Revolt: A Primer in Somatic 

Thinking (livro)  223
Bois, Yve-Alain  37, 38, 43
Bondía, Jorge Larrosa  195, 199, 222
Borges, Hélia  21, 28, 70, 71, 90, 176, 258, 263
Bouzas, Ana Paula  20, 263
Bracher, Mark  224
Braga, Marilia Rameh Reis de Almeida 

(Marilia Rameh)  242, 251, 253
Brecht, [Bertolt]  86
Brêtas, Angela  242, 255
Brito, Aline  245, 246
Bugrinha (livro)  23, 192, 194, 202, 204, 207

C

Caeiro, Alberto  14
Calfa, [Maria] Ignez  12, 21, 70, 242, 259
Caminhando (proposição)  74, 77, 84
Campello, Rosane  263
Campos, Eleonora  21
Cardoso, Liana  242
Carinhoso (música)  251, 252  
Carneiro, Beatriz  33
Carneiro, Fabiano  263



267

Carnes vivas: dança, corpo e política (livro)  
90, 236, 264

Carta aos atores e Para Louis de Funès 
(livro)  152

Cartas a Spinoza (livro)  72, 91
Cartas: 1964-74 (livro)  90
Carvalho, André  224
Carvalho, Ruy Duarte de  58, 64
Cavalcanti, Inês  152
Cavalcanti, Isabel  150
Cavrell, Holly  260
Chiesa, Gustavo [Ruiz]  130, 135
Choreographing Difference: The Body and 

Identity in Contemporary Dance (livro)  
112

Clark, Lygia  21, 22, 36-38, 71-75, 78, 84, 85, 
88, 90, 91

Colonização, quilombos: modos e 
significações (livro)  254

Concert pour Oud (música)  211
Concerto n. 23 (música)  211
Conrado, Amelia Vitoria  253
Cools, Guy  181, 183, 189
Corpo ambiente (performance)  74
Corporeidades pretas (vídeo)  249, 253, 255
Corrêa, José Celso Martinez (Zé Celso)  

85, 86
Costa, Clarissa  132
Costa, Isaias  132
Costa, Mônica  242
Costa, Petra  86
Costa, Samira Lima da  242, 251, 253
Courson, Hughes de  211
Couto, Mia  39, 43

D

d’Angola, José  242
Dalla, Flavia  76, 265
Damasceno, Tatiana [Maria]  240, 242, 254, 

255
Dança Cristal: da arte do movimento à 

abordagem somático-performativa 
(livro)  189, 222

Dança e diáspora negra: poéticas políticas, 
modos de saber e epistemes outras 
(e-book)  253

Dançando com Kubenkrankein (colagem)  
231, 235

Dantas, Diego  242, 263
Decopulagem (livro)  74, 90, 258, 264, 265

Dejan, Uilami  210, 213, 214, 218, 219
Deleuze, Gilles  32, 37, 43, 141, 148,  

152, 240
Democracia em vertigem (documentário)  

86
Deneuve, Catherine  213
Diálogo de mãos (proposição)  84
Diante da palavra (livro)  152
Diaz, Hugo  212
Die Welt des Tänzers (livro)  223
Dionísio, Manoel  255  
Discurso aos animais (livro)  152
Donya, Samira  211
Dörr, Evelyn  202, 222
Duarte, Rogério  84
Duncan, Isadora  101

E

Earp, Ana Célia de Sá  242
Earp, Helenita Sá  242
Encantografar (videoperformance)   

20, 186, 264, 267
Entrelugares do corpo e da arte (livro)   

223
Enya  217
Escóssia, Liliana da  91, 189
Escritos em verbal de ave (livro)   

29, 43
Esferas da insurreição: notas para  

uma vida não cafetinada (livro)  
 91, 178

Espinosa, [Baruch de]  240, 253
Estórias abensonhadas (livro)  39, 43
Euvaldo, Célia  152
Evaristo, Conceição  47
Experimental Exercise of Freedom:  

Lygia Clark, Gego, Mathias Goeritz, 
Helio Oiticica and Mira Schendel 
(catálogo)  91

Explicando filosofia com arte (livro)   
112

F

Fabião, Eleonora  139
Fagundes, Igor  21
Feitosa, Charles  98, 112
Fernandes, Ciane  21, 23, 70, 131, 176,  

189, 192, 193, 197, 198, 199, 203, 207,  
222, 223, 258, 263



268

Ferraz, Fernando Marques Camargo   
253

Fogo no mato: a ciência encantada  
das macumbas (livro)  91, 189

Fonseca, Michele  242
Forças de um corpo vazado (livro)  139, 

142, 150, 151, 152, 258
Forças intermoleculares (e-book)  20, 185, 

263, 264
Forsythe, William  180
Foucault (livro)  43
Foucault, Michel  40, 41
Francis Bacon: a lógica da sensação (livro)  

152
Francis Bacon: logique de la sensation 

(livro)  43
Freire, Denise  5, 19,
Freire, Paulo  75, 85, 90
Freud, Sigmund  39, 195, 207, 223
Fruta do mato (livro)  194
Fuller, Loïe  101
Futuro ancestral (livro)  80, 90

G

Gaarder, Jostein  75
Gabriel, Eleonora  242
Galileu (peça)  86
García Márquez, [Gabriel]  47
Geraldi, João Wanderley  222
Gil, Gilberto  47
Gil, José  32, 34, 43, 112, 124, 127, 135, 195, 

201, 205, 223
Gilpin, Heidi  180
Gluck, Christoph Willibald  212
Graham, Martha  101
Gros, Frédéric  112
Gualter, Katya [Souza]  21, 24, 70,  

176, 238-240, 244, 245, 251, 253-255,  
259, 263

Guedes, Antonio  150
Guerra, Juan Luis  215
Guerra, Sueli  263

H

Hackney, Peggy  195, 196, 199, 223
Handel, Georg Friderich  214
Hanna, Thomas  119, 195, 223
Haseman, Brad  189, 193, 195, 223
Hoghe, Raimund  180
How to Do Things with Words (livro)   

222
Humphrey, Doris  101, 102, 103,  

104, 112

I

Ideias para adiar o fim do mundo (livro)  
80, 90

Ingold, Tim  119, 135
Intimacy in Emptiness: An Evolution  

of Embodied Consciousness – 
Collected Writings of Janet Adler   
122, 135

J

J’ai perdu mon Eurydice (música)   
212

Jabor, Andrea  260  
Jooss, Kurt  196, 208
Jorge, Soraya  20, 22, 70, 116, 117, 125,  

135, 176, 262, 263

K

Kastrup, Virgínia  70, 90, 91, 189
Keersmaeker, Anne Teresa De  180
Kerkhoven, Marianne Van  180
Kfouri, Ana  21, 23, 138, 139, 152, 176,  

258, 263
Krenak, Ailton  71, 80-82, 87-91

L

Laban, Rudolf  23, 181, 195-197,  
199, 202, 204-206, 208, 209, 211, 213,  
217, 223

Lacan and The Subject of Language  
(livro)  224

Lacan, Jacques  195, 200, 207, 217,  
223, 224

Lane, Jennifer  214
Larangeira, Lidia  20, 23, 176, 228, 230,  

231, 236, 260, 261, 263
Larmore, Jennifer  212
Larossa, Jorge  173, 174, 189
Larsen, Gato  242
Leandro, Anita  242
Ledda, Elena  216
Levine, Peter  195, 206, 223, 224
Line, Maggie  206, 224
Lispector, Clarice  71, 204, 216, 221, 224
Lobato, Lúcia  242
Lopes, Angela Leite  140, 152
Louppe, Laurence  97, 103, 104, 112
Luquet, Mônica  242
Luz, Carmen  242
Lygia Clark: 100 anos (catálogo)  37, 38, 43
Lyra, Luciana  21



269

M

Macedo, Guto  131, 132, 262
Machado, Adilbênia Freire  242, 253
Mack, Julius  242
Maghreby, Ahmed al  211
Mahdiyat (música)  211
Manhães, Juliana  242
Manuel, Antonio  84
Mãoebius (videoarte)  20, 187, 264
Maria Bonita (livro)  194
Martins, Leda Maria  72, 90, 91
Massumi, Brian  112
Matéria de poesia (livro)  264
Mbembe, Achille  36
McLaren, Malcolm  213
Medalla, David Cortez  38
Medeiros, José  235
Meireles, Flavia  242, 263
Mendonça, Luiz  260
Metamorfoses do corpo (livro)  32, 43
Meu quintal é maior do que o mundo: 

antologia (livro)  189
Meyerhold (livro)  152
Meyerhold, Vsevolod  140, 141, 147, 152
Milan, Betty  223
Milonga triste (música)  212
Miranda, Regina  260
Möbius, August Ferdinand  177, 217
Moi lui (peça)  150
Molloy (livro)  150, 152
Monte, Marisa  175, 188
Monteiro, Gabriela Lírio Gurgel  180, 189
Monteiro, Luiz  242
Moraes, Marcelo Jacques de  152
Moraes, Pedro Sá  20, 263
Morais, Bruno  243
Moreira, Cristiane  242
Morgan, Clyde  255
Morrissey, Bonnie  122, 135
Moura, Renata  242
Movement News (livro)  222
Movimento total: o corpo e a dança (livro)  

112, 135, 223
Movimento: escrito em estado de dança 

(livro)  189
Munanga, Kabengele  241, 243, 252, 254

N

Nancy, Jean-Luc  97, 105, 106
Natya Shastra (livro)  211
Negritude: usos e sentidos (livro)  254
Nelson, Lisa  70
Neuparth, Sofia  182, 183, 189

Nobre, Antonio  82, 91
Novarina, Valère  139-141, 144, 146-148, 

150-152
Nunes, Rodrigo  242

O

O assobiador (livro)  55
O corpo em movimento: o Sistema Laban/

Bartenieff na formação e pesquisa em 
artes cênicas (livro)  222

O despertar do tigre: curando o trauma 
(livro)  223

O domínio do movimento (livro)  223
O movimento, o corpo e a clínica (livro)  

258
O mundo de Sofia (livro)  75
O perigo de uma história única (livro)  152  
O seminário: livro 1: os escritos técnicos 

de Freud (livro)  223
O teatro de Pina Bausch (livro)  222
O teatro e seu duplo (livro)  139, 152
O uso dos corpos (livro)  39, 40, 43
Offering from the Conscious Body:  

The Discipline of Authentic Movement 
(livro)  135

Oiticica, Hélio  22, 33, 72, 73, 75, 84-86, 90
Ojú Ará Dudu – corpo negro: memórias  

em movimento (vídeo)  249, 255
Oliveira, Isabela  242
Ondjaki  21, 22, 45, 63, 64, 71, 176, 261, 263
Orfeu e Eurídice (ópera)  212
Os vampiros (peça)  85

P

Paixão, Maria de Lourdes Barros da  253
Pallaro, Patrizia  222
Para não esquecer (livro)  224
Parangolés (obra)  87
Paris, Paris (música)  213
Partilhas de saberes (vídeo)  249, 255
Passos, Eduardo  91, 189
Pavlova, Adriana  263
Paxton, Steve  70, 103, 106
Pedagogia da indignação, cartas 

pedagógicas e outros escritos (livro)  90
Peixoto, Afrânio  23, 194, 195, 202, 203, 205, 

207, 220
Performances do tempo espiralar: 

poéticas do corpo-tela (livro)  91
Piano n. 23 (música)  211
Pimentel, Andreia  245
Pina Bausch e o Wuppertal Dança-Teatro: 

repetição e transformação (livro)  222



270

Pina Bausch Wuppertal Dance Theater 
or The Art of Training a Goldfish: 
Excursions into Dance (livro)  224

Pistas do método da cartografia: 
intervenção e produção de 
subjetividade (livro)  91, 189

Pixinguinha  251, 253
Pollack, Robert  193, 224
Poppe, Maria Alice  21, 22, 70, 94, 112, 176, 

260, 263
Potter, Sally  212
Preciado, Paul  146, 152
Prieto, Claudiney  207, 224
Prigent, Christian  149, 152
Primeiro amor (livro) 152
Primeiro amor (peça)  150

R

Ragland-Sullivan, Ellie  224
Retrato do artista quando coisa (livro)  43
Ribeiro, Felipe  5, 21
Ribeiro, Ruth Silva Torralba  

(Ruth Torralba)  5, 20, 23, 176, 228, 230, 
236, 260, 261, 263

Ricsi, Kicsi, Kem (música)  210
Riviere, Philip  223
Robin, Thierry  210
Rocha, Lucas Valentim (Lucas Valentim)  

21, 90, 236
Rocha, Thereza  99, 112
Roda viva (peça)  86
Rodrigues, Lia  260
Rolnik, Suely  70, 74, 82, 91, 178
Rousseff, Dilma  86
Rudolf Laban: The Dancer of the Crystal 

(livro)  202, 222
Rufino, Luiz  69, 79, 91, 178, 179, 181, 189

S

Saadi, Fátima  152
Sager, Paula  122, 135
Santos, Alexandre Carvalho dos  

(Xandy Carvalho)  242, 254, 255
Santos, Antonio Bispo dos  242, 251, 254
Santos, Janete Pereira dos  214
Schmidt, Jochen  196, 208, 224
Schnitman, Joana [Luiza Schaun]  195, 208
Schopke, Regina  112
Seixas, Sueli  194
Senhora da Encruzilhada (vídeo)  245, 246, 

255
Sensorial do corpo: via régia ao 

inconsciente (livro)  236, 261

Servos, Norbert  196, 200, 224
Signos da vida: a linguagem e os 

significados do ADN (livro)  224
Silva, Bárbara Conceição Santos da   

90, 236
Silva, Luiz Inácio Lula da  86
Silva, Nathalia  242
Silva, Orlando  252
Silva, Raphael Luiz Barbosa da  

(Raphael Arah)  242, 253, 254
Silveira, Nise da  72, 73, 91
Simas, Luiz Antonio  69, 79, 91, 178, 179, 

181, 189
Sinhazinha (livro)  194
Snyder, Gary  120, 124, 135
Solo tengo ojos para ti (música)  215
Sopros da pele, murmúrio do mundo 

(livro)  90, 258
Souza, Iure Santos de  240, 242, 254
Souza, Maria Inês Galvão  244, 253, 263
Spero per voi (música)  214
Spinelli, Bete  263
Stanislavski [Constantin]  140, 141
Storms in Africa (música)  217
Stotz, Julio  176
Strazzacappa, Márcia  223

T

Tanztheater Today: Thirty Years of 
German Dance History (catálogo)  224

Tavares, Paula  73, 91
Tedesco, Silvia  189
The Art of Making Dances (livro)  112
The Language of Movement: A Guidebook 

to Choreutics (livro)  223
The Politics of Affect (livro)  112
The Tango Lesson (filme)  212
Therapy and Technique (livro)  223
Todas as deusas do mundo (livro)  224
Tourinho, Lígia [Lousada] 13, 19, 23, 24, 70, 

90, 172, 236, 239, 242, 260, 263, 264
Tourinho, Regina  5
Tourinho, Severo  5
Traces of Dance (livro)  113
Traduzindo Novarina: cena, pintura e 

pensamento (livro)  140, 152
Trauma Through a Child’s Eyes (livro)  224
Tremores: escritos sobre experiência 

(livro)  189

U

Um apartamento em Urano: crônicas da 
travessia (livro)  146, 152



271

Uma frase para minha mãe (livro)  149, 152
Uma mulher como as outras (livro)  194

V

Venas, Raiza  242
Vianna, Angel  36, 70, 96, 97, 104, 118, 125
Vianna, Klaus  125
Vianna, Rainer  125
Virilio, Paul  97, 107, 112
Volusia, Eros  101

W

Waiting for Beckett: A Portrait of Samuel 
Beckett (documentário)  142

Walking and Falling (música)  108, 112  
Weigelt, Gert  196, 200, 224
Wiener, Norbert  200

Z

Zenícola, Denise  242
Zizek, Slavoj  195, 200, 201, 205, 207, 224



Lab Corpo Palavra: chão para uma prática de escritas dançadas  

ORGANIZADORAS  Aline Bernardi e Lígia Tourinho
ORGANIZADOR DA COLEÇÃO PPGDAN  Felipe RIbeiro 
EDITOR  Renato Rezende 
PROJETO GRÁFICO  Fernanda Porto 
REVISÃO  Ingrid Vieira 
IMAGEM CAPA  Helena Cooper
IMAGENS MIOLO  Arquivo Lab Corpo Palavra e Helena Cooper

Catalogação na publicação
Elaborada por Bibliotecária Janaina Ramos – CRB-8/9166

L112

Lab Corpo Palavra: chão para uma prática de escritas dançadas / Organizadoras  
Aline Bernardi, Lígia Tourinho. – Rio de Janeiro: Circuito, 2023.

272 p., fotos.; 15,5 x 23 cm

ISBN 978-65-86974-69-0

1. Arte contemporânea brasileira. 2. Dança. 3. Escrita. I. Bernardi, Aline  
(Organizadora). II. Tourinho, Lígia (Organizadora). III. Título.

CDD 709.81

Índice para catálogo sistemático
I. Arte contemporânea brasileira

Editora Circuito
www.editoracircuito.com.br


